# علوم الحديث پروگرام



ما ديول HSO2: علوم الحديث \_\_\_ايك

تعارف

محر مبشر نذیر

www.mubashirnazir.org

ملوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

## علوم الحديث: أيك تعارف

ماخذ كتاب: تيسير مصطلح الحديث از دُّا كُثر محمود طحان ترجمه اور اضافے: محمد مبشر نذیر

اس کتاب میں یونٹ2 تا یونٹ12 پر مشتمل اسباق ڈاکٹر محمود طحان کی "تیسیر مصطلح الحدیث" سے ماخو ذہیں تاہم ان میں بعض جگہ ہم نے وضاحتی نوٹس کا اضافہ کیا ہے۔ یہ کتاب، مصنف کی کتاب کے لفظ بہ لفظ ترجے پر مشتمل نہیں ہے بلکہ ان کے بیان کر دہ مضامین کی ترجمانی پر اکتفا کیا گیا ہے۔ بقیہ یونٹس کی ذمہ داری محمد مبشر نذیر کی ہے۔

#### March 2008

## فهرست

| 9  | ديباچپر                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------|
| 12 | حصه اول: تعارف                                              |
| 13 | يونٹ 1: علوم الحديث كا تعارف                                |
| 13 | باب 1: تدوین حدیث کی تاریخ (History of Hadith Compilation)  |
| 16 | باب 2: احادیث کی حچھان بین کے طریقے                         |
|    | باب 3: حدیث کی حیحان بین اور تدوین پر جدید ذہن کے سوالات(1) |
| 25 | باب 4: حدیث کی جھان بین اور تدوین پر جدید ذہن کے سوالات (2) |
| 28 | باب 5: دور جدید میں حدیث کی خدمت کی کچھ نئی جہتیں           |
| 29 | باب 6: علوم حدیث کی اہم اور مشہور کتب                       |
| 31 | باب 7: علم المصطلح كى بنيادى تعريفات(1)                     |
| 35 | باب 8: علم المصطلح كى بنيادى تعريفات(2)                     |
| 38 | باب 9: كتب حديث كا ايك تعارف                                |
|    | باب 10: مشهور محد ثین کا تعارف                              |
| 45 | حصه دوم: خبر (حدیث)                                         |
| 46 | يونٹ 2: خبر كى اقسام                                        |
| 46 | باب 1: تاریخی معلومات کے حصول کے ذرائع                      |
| 49 | باب 2: خبر متواتِر                                          |
| 51 | باب 3: خبر واحد                                             |
| 52 | باب 4: خبر مشهور                                            |
|    | باب 5: خبر عزيز                                             |

| 56  | باب 6: خبر غریب (اکیلے شخص کی خبر)                                  |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 59  | يونٹ 3: خبر مقبول                                                   |
|     | باب 1: خبر واحد کی قوت ( قابل اعتماد ہونے) کے اعتبار سے اس کی تقسیم |
|     | باب 2: صحیح حدیث (1)                                                |
| 64  | باب 3: صحیح حدیث (2)                                                |
|     | باب 4: حسن حديث                                                     |
| 72  | باب 5: صحیح لغیره                                                   |
| 73  | باب 5: صحیح لغیره<br>باب 6: حسن لغیره                               |
|     | باب 7: خبر واحد جسے شواہد و قرائن کی بنیاد پر قبول کیا جائے         |
|     | باب 8: مُحَكَم اور مُغْتَلِف حديث                                   |
| 78  | باب 9: ناشخ اور منسوخ حدیث                                          |
| 81  | يونك 4: خبر مر دود (مسترد شده خبر)                                  |
| 81  | باب 1: خبر مر دود اور اسے مستر د کرنے کے اسباب                      |
| 82  | باب 2: ضعیف حدیث                                                    |
| 85  | باب 3: اسقاط سند کے باعث مستر د کر دہ حدیث                          |
| 87  | باب 4: معلق حديث                                                    |
| 88  | باب 5: مُرسَل حديث                                                  |
|     | باب 6: مُعْضَل حديث                                                 |
| 93  | باب 7: مُنقطع حديث                                                  |
| 95  | باب 8: مُدَلَّس حديث                                                |
| 100 | باب 9: مُرسَل خفی                                                   |
| 102 | باب 10: معنعن اور مؤنن احاديث                                       |
| 104 | باب 11: راوی پر الزام کے باعث مر دود حدیث                           |
| 106 | باب 12: موضوع حديث                                                  |

| 111                                                                             | باب 13: متر وک حدیث                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 112                                                                             | باب 14: "مُنكَر" حديث                                                                           |
| 114                                                                             | باب 15: مُعَلَّل حديث                                                                           |
| 117                                                                             | باب 16: نامعلوم راوی کی بیان کرده حدیث                                                          |
| 119                                                                             | باب 17: بدعتی راوی کی بیان کر دہ حدیث                                                           |
| 121                                                                             | باب 18: کمزور حفاظت والے راوی کی بیان کردہ حدیث                                                 |
| 122                                                                             | باب 19: ثقه راویوں کی حدیث سے اختلاف کے باعث مر دود حدیث .                                      |
| 123                                                                             | باب 20: مُدرَح حديث                                                                             |
| 127                                                                             | باب 21: مَقَالُوب حديث                                                                          |
| 129                                                                             | باب 22: "المَزيد في مُتصل الاسانيد" حديث                                                        |
| 131                                                                             | باب 23: "مضطرب" حديث                                                                            |
| 134                                                                             | باب 24: "مُصحَّف" حديث                                                                          |
| 127                                                                             | • • • · · · · · · · · · · · · · · ·                                                             |
| 137                                                                             | باب 25: "شاذ" اور "محفوظ" حديث                                                                  |
|                                                                                 |                                                                                                 |
| قتيم 139                                                                        | باب 25: "شاذ" اور " حفوظ" حدیث                                                                  |
| قسیم                                                                            | یونٹ 5: مقبول و مر دور دونوں قشم کی احادیث پر مشتمل <sup>تن</sup>                               |
| قتيم                                                                            | یونٹ 5: مقبول و مر دور دونوں قشم کی احادیث پر مشمل تن<br>باب 1: نسبت کے اعتبار سے حدیث کی تقسیم |
| قتيم                                                                            | يونك 5: مقبول و مر دود دونول قسم كى احاديث پر مشمل تن باب 1: نسبت كے اعتبار سے حدیث كی تقسیم    |
| المسيم<br>139<br>141<br>142<br>146                                              | يون 5: مقبول و مردود دونوں فشم كى احاديث پر مشمل تن باب 1: نسبت كے اعتبار سے حدیث كی تقسیم      |
| المسيم<br>139<br>141<br>142<br>146                                              | يون 5: مقبول و مر دود دونوں قسم كى احاديث پر مشمل تن باب 1: نسبت كے اعتبار سے حدیث كی تقسیم     |
| 139       139         141       142         146       147         148       148 | يون 5: مقبول و مردود دونوں فشم كى احاديث پر مشمل تن باب 1: نسبت كے اعتبار سے حدیث كی تقسیم      |

| 156 | حصه سوم: جرح و تعدیل                                    |
|-----|---------------------------------------------------------|
| 157 | یونٹ 6: راوی اور اسے قبول کرنے کی شرائط                 |
| 157 | باب 1: جرح و تعدیل کا تعارف                             |
| 158 | باب 2: راوی کے قابل اعتماد ہونے کی شرائط                |
| 160 | باب 3: جرح و تعدیل سے متعلق چند اہم مباحث               |
| 165 | یونٹ 7: جرح و تعدیل سے متعلق تصانیف                     |
| 165 | باب 1: جرح و تعدیل سے متعلق تصانیف                      |
| 168 | یونٹ 8: جرح و تعدیل کے درجات (Levels)                   |
| 168 | باب 1: جرح و تعدیل کے بارہ درجات                        |
| 168 | باب 2: تعدیل کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ             |
| 170 | باب 3: جرح کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ               |
| 172 | حصہ چہارم: روایت، اس کے آداب اور اس کے ضبط کا طریق کار. |
| 173 | يونك 9: ضبط روايت                                       |
| 173 | باب 1: حدیث کو حاصل، محفوظ اور روایت کرنے کا طریق کار   |
| 175 | باب 2: حدیث کو حاصل کرنے کے مختلف طریقے                 |
| 184 | باب 3: کتابت حدیث اور حدیث سے متعلق تصانیف کا طریق کار  |
|     | باب 4: روایت حدیث کا طریق کار                           |
| 192 | باب 5: غريب الحديث                                      |
| 194 | يونك 10: آداب روايت                                     |
| 194 | باب 1: محدث کے لئے مقرر آداب                            |
| 196 | باب 2: حدیث کے طالب علم کے لئے مقرر آداب                |

| 198 | حصه پنجم: اسناد اور اس سے متعلقه علوم            |
|-----|--------------------------------------------------|
| 199 |                                                  |
|     | باب 1: عالی اور نازل اسناد                       |
|     | باب 2: مسلسل                                     |
| 205 |                                                  |
| 207 |                                                  |
| 208 |                                                  |
| 209 | باب 6: مُدَنَّحُ اور روایت الأقران               |
|     | باب 7: سابق اور لاحق                             |
| 212 | يونٹ 12: اساء الرجال (راویوں کا علم)             |
|     | ی باب 1: صحابه کرام                              |
|     | باب 2: تابعين                                    |
| 219 | باب 3: راویول میں رشتہ                           |
|     | باب 4: متفق اور مفترق راوی                       |
|     | باب 5: مُونَافِ اور مُختلِف راوى                 |
| 223 | باب 6: متثابه راوی                               |
| 224 | باب 7: مُهمَل راوی                               |
| 225 | باب 8: مبهم راوی                                 |
|     | باب 9: وُحدان راوی                               |
| 228 | باب 10: راویوں کے مختلف نام، القاب اور شنیتیں    |
| 229 | باب 11: راویوں کے منفر د نام، صفات اور کنیت      |
| 230 | باب 12: کنیت سے مشہور راویوں کے نام              |
|     | باب 13: القاب                                    |
| 233 | یاب 14: اپنے والد کے علاوہ کسی اور سے منسوب راوی |

| 234                                                       | باب 15: کسی علاقے، جنگ یا پیشے سے منسوب راوی                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 235                                                       | باب 16: راویوں سے متعلق اہم تاریخیں (Dates)                                                                                                                                                                    |
|                                                           | باب 17: حادثے کا شکار ہو جانے والے ثقہ راوی                                                                                                                                                                    |
| 238                                                       | باب 18: علماء اور راویوں کے طبقات                                                                                                                                                                              |
| 239                                                       | باب 19: آزاد کرده غلام                                                                                                                                                                                         |
| 241                                                       | باب 20: ثقه اور ضعیف راوی                                                                                                                                                                                      |
| 241                                                       | باب 21: راویوں کے ممالک اور شہر                                                                                                                                                                                |
| 244                                                       |                                                                                                                                                                                                                |
|                                                           |                                                                                                                                                                                                                |
| 245                                                       | لونك 13: درايت حديث                                                                                                                                                                                            |
|                                                           | <b>يونت 13: درايت حديث</b><br>باب 1: درايت حديث كا تعارف                                                                                                                                                       |
| 245                                                       | <b>يونك 13: درايت حديث</b><br>باب 1: درايت حديث كا تعارف<br>باب 2: شاذ حديث                                                                                                                                    |
| 245     246                                               | باب 1: درایت حدیث کا تعارف                                                                                                                                                                                     |
| <ul><li>245</li><li>246</li><li>247</li></ul>             | باب 1: درایت حدیث کا تعارف<br>باب 2: شاذ حدیث                                                                                                                                                                  |
| <ul><li>245</li><li>246</li><li>247</li><li>249</li></ul> | باب 1: درایت حدیث کا تعارف<br>باب 2: شاذ حدیث<br>باب 3: علم و عقل کے مسلمات کے خلاف حدیث<br>باب 4: حدیث کا سیاق و سباق اور موقع محل                                                                            |
| <ul><li>245</li><li>246</li><li>247</li><li>249</li></ul> | باب 1: درایت حدیث کا تعارف<br>باب 2: شاذ حدیث<br>باب 3: علم و عقل کے مسلمات کے خلاف حدیث<br>باب 4: حدیث کا سیاق و سباق اور موقع محل<br>باب 5: حدیث کو تمام متعلقہ آیات و احادیث کے ساتھ ملا کر سمجھنے کی اہمین |

<u>www.islamic-studies.info</u>

## ويباجيه

پچپلی صدی میں جدید تعلیم یافتہ طبقے میں سے بعض افراد کو یہ غلط فنہی لاحق ہو گئی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث ہم تک قابل اعتاد ذرائع سے نہیں پہنچی ہیں۔ اس غلط فنہی کے پھیلنے کی وجہ یہ تھی کہ اس کو پھیلانے والے حضرات اعلی تعلیم یافتہ اور دور جدید کے اسلوب بیان سے اچھی طرح واقف تھے۔ اہل علم نے اس نظر بے کی تر دید میں بہت سی کتابیں لکھی ہیں جو اپنی جگہ انتہائی اہمیت کی حامل ہیں۔

میرے نقطہ نظر کے مطابق اس ضمن میں ایک بہت ہی اہم کام کرناباتی تھااور وہ یہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث کو جانچنے اور پر کھنے کے طریق کار کو دور جدید کے اسلوب میں تعلیم یافتہ طبقے تک پہنچاد یا جائے۔ اگریہ کام کر دیا جائے تو علم و عقل کی بنیاد پر سوچنے والا ہر غیر متعصب شخص با آسانی اس نتیج پر پہنچ سکتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث ہم تک نہایت ہی بنیاد پر سوچنے والا ہر غیر متعصب شخص با آسانی اس نتیج پر پہنچ سکتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث ہم تک نہایت ہی بنیاد پر سوچنے والا ہر غیر متعصب شخص با آسانی اس بھارے محد ثین نے جو خدمات انجام دی ہیں ان کا معیار نہایت ہی بلند ہے۔

اس کام کو کرنے کا ایک طریقہ تو یہ تھا کہ اصول حدیث سے متعلق جدید انداز میں ایک کتاب لکھ دی جاتی اور دوسری صورت یہ تھی کہ اس فن کا جو بہت بڑاعلمی ذخیرہ عربی زبان میں موجو دہے اسے جدید طرز کی اردوزبان میں منتقل کر دیا جاتا۔ میں نے دوسری صورت کوتر جیج دیتے ہوئے یہ خدمت انجام دینے کی کوشش کی ہے۔

اس خدمت کے لئے میں نے پہلے تو امام ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ کی "نزھۃ النظر فی شرح نخبۃ الفکر" کا انتخاب کیا لیکن اس کے مطالعے سے یہ اندازہ ہوا کہ اس کتاب کو جدید اسلوب میں پیش کرنے کے لئے کتاب میں کافی تصرفات کرنا ہوں گے۔ اس کے برعکس دور جدید ہی کے ایک عرب عالم ڈاکٹر محمود طحان کی کتاب "تیسیر مصطلح الحدیث" پہلے ہی دور جدید کے اسلوب میں لکھی گئی ہے تو کیوں نہ اسی کتاب کے مندر جات کو آسان اردو میں پیش کر دیا جائے۔

یہ کتاب بہت سے دینی مدارس کے نصاب میں اصول حدیث کی ابتدائی کتاب کے طور پر پڑھائی جارہی ہے۔ اس کتاب کے مصنف ڈاکٹر محمود طحان کا تعلق شام سے ہے اور ان کی ساری عمر سعو دی عرب اور کویت کی یونیور سٹیوں میں حدیث اور اس سے متعلقہ علوم کی تدریس میں گزری ہے۔ اس کتاب میں ہم نے آزاد ترجمانی کا اصول اختیار کر کے مصنف کی کتاب کو آسان انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کتاب میں پہلے اور آخری یونٹ کا اضافہ ہم نے خود کیا ہے۔ پہلی یونٹ کے اضافے کی وجہ یہ تھی کہ علم حدیث کا تعارف کرواد یا جائے اور اس پر پیدا ہونے والے جدید ذہن کے کچھ سوالات کا جائزہ لیا جائے۔ آخری یونٹ کے اضافے کی وجہ یہ تھی کہ فاضل مصنف نے درایت کے اصولوں کو اپنی کتاب میں شامل نہیں کیا۔ درایت کے اصولوں کی اہمیت روایت کے اصولوں سے اگر

www.islamic-studies.info

زیادہ نہیں تو کم بھی نہیں ہے،جس کی وجہ سے مجھے اس جھے کااضافہ کرنا پڑا۔

اگرچہ اس کتاب کا اردو ترجمہ پہلے ہی کیا جاچکا ہے۔ اس ترجمے میں فاضل مترجم نے مصنف کی تحریر کو من وعن اردو میں منتقل کرنے کی کوشش کی ہے مگر اس میں بہت سے مقامات پر ایسے الفاظ استعال ہوئے ہیں جو دینی مدارس کے طلباء کے لئے تویقیناً قابل فہم ہیں لیکن ایک عام تعلیم یافتہ قاری کے لئے انہیں سمجھنا مشکل ہوگا۔

اس کے علاوہ مجھے بیہ ضرورت بھی محسوس ہوئی کہ بہت سے مقامات پر قارئین کو پھھ نکات کی وضاحت کی ضرورت در کار ہوگ۔ دینی مدارس کے طلباء کے لئے تو یہ وضاحت ان کے اساتذہ کتاب کی تدریس کے دوران ہی کرتے رہتے ہیں لیکن پورے پس منظر سے عدم واقفیت کے باعث ایک جدید تعلیم یافتہ قاری کے لئے اس وضاحت کے بغیر پوری بات کو سمجھنا ممکن نہ ہو گا۔ اس وجہ سے ترجے کے ساتھ ساتھ بہت سے مقامات پر میں نے اضافی معلومات فراہم کرنے کی کوشش بھی کی ہے۔

#### كتاب كوار دواسلوب ميں ڈھالنے كے لئے بير اقدامات كيے گئے ہيں:

- یہ کوشش کی گئی ہے کہ فنی اصطلاحات میں وہیں گفتگو کی جائے جہاں قاری اس اصطلاح سے پہلے ہی واقف ہو چکا ہے ورنہ اس بات کوسادہ زبان میں بیان کیا جائے۔
- مصنف نے کتاب کی ترتیب کے لئے 'باب' اور 'فصل' کے الفاظ استعمال کیے ہیں۔ چونکہ فصل کالفظ جدید کتب میں اب کم ہی استعمال کیاجا تاہے، اس وجہ سے میں نے 'باب' کو 'حصہ' اور 'فصل' کو 'یونٹ' میں تبدیل کر دیا گیاہے۔
  - مختلف مباحث کو نمبر وار درج کر دیا گیاہے۔ یونٹ 3 میں کچھ مباحث کی ترتیب میں معمولی سی تبدیلی کی گئی ہے۔
- قارئین کوعلوم الحدیث سے جدید انداز میں روشاس کروانے کے لئے شروع میں ایک یونٹ کا اضافہ کر دیا گیا ہے۔ اس یونٹ میں تدوین حدیث کی تاریخ، حدیث سے متعلق اہم سوالات کے جوابات، اصول حدیث کی مشہور کتب کا تعارف اور فن حدیث کی بنیادی اصطلاحات کو شامل کر دیا گیا ہے۔
- مصنف نے چونکہ "درایت حدیث" سے متعلق مواد اپنی کتاب میں درج نہ کیا تھا، اس وجہ سے ضمیمے کے طور پر خطیب بغدادی کی کتاب "اور حافظ ابن قیم کی "منار المنیف" سے متعلقہ مباحث نقل کر دیے گئے ہیں۔
  - فن حدیث کے بعض مباحث کی توضیح کے لئے ڈائیا گر امز سے مد دلی گئی ہے۔
    - لفظى ترجم كى بجائے آزاد ترجمانی كااسلوب اختيار كيا گياہے۔

اس کوشش میں میں اپنے اساذ محمد عزیر سمس صاحب کا بہت مشکور ہوں جن کی راہنمائی مجھے اس کام کے دوران حاصل رہی۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث

قارئین سے گزارش ہے کہ وہ اپنے تاثرات اور تنقید بلا جھجک مجھے بھیجیں تاکہ اس کتاب کو مزید بہتر بنایا جاسکے۔اسی طرح جن قارئین کے ذہن میں علم حدیث سے متعلق کوئی بھی سوال موجو دہو، وہ بلا تکلف مجھے لکھ بھیجیں۔انشاءاللہ میں جلد از جلد اس کا اپنے ناقص علم کی حد تک جواب دینے کی کوشش کروں گا۔

محمد مبشر نذير

mubashirnazir100@gmail.com

بارچ 2008

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

حصه اول: تعارف

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

## يونك 1: علوم الحديث كانعارف

اس روئے زمین پر دین کا تنہا ماخذ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی ذات والا صفات ہے۔ آپ ہی کی ذات مبار کہ ہے جس کے ذریعے ہمیں اللہ تعالیٰ کی ہدایت قر آن مجید کی صورت میں ملی اور آپ ہی کی سنت مبار کہ کے ذریعے ہماری جسمانی و روحانی تطہیر اور تزکیے کا اہتمام کیا گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حیات طیبہ کے بارے میں ہمارے لئے نفصیلی معلومات کا واحد ذریعہ حدیث ہے۔ احادیث اور اس سے متعلق معلومات کی تدوین امت مسلمہ کا ایساکار نامہ ہے جو اس سے پہلے کسی اور قوم نے انجام نہیں ویا۔ اس کی تفصیل یہاں بیان کی جارہی ہے۔

## باب 1: تدوین حدیث کی تاریخ History of Hadith) (Compilation

احادیث کی تدوین: پہلی، دوسری اور تیسری صدی ہجری میں

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے شب وروز حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی صحبت میں گزرا کرتے تھے۔ انہوں نے آپ کی بہت سی باتوں کونوٹ کیااور آپ کی حیات طیبہ میں اور اس کے بعد اسے بیان کرناشر وع کر دیا۔ صحابہ کرام سے بیہ علم تابعین کو منتقل ہوا۔

ہمیں جن صحابہ کرام علیہم الرضوان سے بیہ حدیثیں سب سے زیادہ تعداد میں مل سکی ہیں ان میں حضرت ابوہریرہ، عبداللہ بن عمر بن خطاب،انس بن مالک،ام المومنین حضرت عاکشہ، عبداللہ بن عباس، جابر بن عبداللہ،ابوسعید خدری، عبداللہ بن مسعود، عبداللہ بن عباس، عاص، علی المرتضی، اور عمر بن خطاب رضی اللہ عنہم کی شخصیات بہت نمایاں ہیں۔ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے صحابہ سے احادیث مروی ہیں لیکن ان کی تعداد کا فی کم ہے۔ بعض صحابہ نے ذاتی طور پر احادیث کو لکھ کر محفوظ کرنے کا کام بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حیات طبیہ ہی میں شروع کر دیا تھا۔

صحابہ کے بعد تابعین کا دور آیا۔ تابعین ان لوگوں کو کہتے ہیں جنہوں نے صحابہ کا زمانہ پایا اور ان سے دین سیکھا۔ اگرچہ تابعین حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے بہت قریب تھے لیکن آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی زیارت کی سعادت حاصل نہ کر سکے تھے چنانچہ وہ بڑے اشتیاق کے ساتھ صحابہ کر ام سے آپ کی باتیں سنا کرتے تھے۔ یہی شوق ان کے بعد تبع تابعین، یعنی وہ حضرات جنہوں نے تابعین کا زمانہ پایا اور ان سے دین سیکھا، اور ان کے بعد کی نسلوں میں منتقل ہوا۔ بہت سے تابعین نے بھی اپنے ذخیر ہ احادیث کو تحریری صورت میں محفوظ بھی کر لیا تھا۔

علوم اسلامیه پروگرام \_ \_ علوم الحدیث

رسول الله صلی الله علیه واله وسلم سے حاصل کردہ معلومات کے بیان کا معاملہ انتہائی حساس (Sensitive) ہے۔ ایک متواتر اور مشہور حدیث کے مطابق اگر کوئی آپ سے جھوٹی بات منسوب کر دے تو اس کا ٹھکانہ جہنم میں ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ اس معاملے میں صحابہ کرام علیہم الرضوان بہت احتیاط فرمایا کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے بڑے بڑے صحابہ جیسے سید ناابو بکر، عمر، عثمان، طلحة، زبیر، ابوعبیدہ، عباس رضی الله عنهم سے مروی احادیث کی تعداد بہت کم ہے۔

اییاضرور ہواہے کہ بعض مواقع پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بطور خاص بیہ ارشاد فرمایا کہ ان باتوں کو دو سروں تک پہنچادیا جائے۔
اس کی ایک مثال ججۃ الوداع کا خطبہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ یہ خطبہ ہم تک معنوی اعتبار سے تواتر سے پہنچا ہے۔ اس کے علاوہ جن صحابہ نے احادیث بیان کرنے کا سلسلہ شروع کیا،وہ ان کے اپنے ذوق، فہم،رجحان طبع اور Initiative کی بنیاد پر تھا۔ احادیث کے معاملے کی اسی حساسیت کی وجہ سے حدیث کو بیان کرنے والے افراد نے یہ اہتمام کیا کہ کوئی حدیث ان تک جس جس شخص سے گزر کر پہنچی، انہوں نے اس کا پورار یکارڈر کھا۔

کچھ ہی عرصے میں احادیث بیان کرنے والوں کو معاشرے اور حکومت کی طرف سے غیر معمولی مقام حاصل ہو گیا۔ اس ممتاز طبقے کو محد ثین کہاجا تاہے۔ان محد ثین نے اپنی پوری پوری عمریں حدیث رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی تعلیم و تبلیغ میں صرف کر دیں۔ بیہ حضرات ایک ایک حدیث کاعلم حاصل کرنے کے لئے سینکڑوں میل کاسفر کرنے سے بھی گریزنہ کرتے۔

#### وضع احادیث کے اسباب

اس صور تحال کے پچھ منفی اثرات بھی سامنے آئے۔اسی دور میں اپنی طرف سے باتیں گھڑ کر حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف منسوب کرنے کا فتنہ پیدا ہوا جو دین میں پیدا کئے جانے والے فتنوں میں سب سے زیادہ شدید ہے۔ان گھڑی ہوئی حدیثوں کو"موضوع حدیث " یعنی وضع کی گئی جعلی حدیث کا نام دیا گیا۔ جعلی حدیثیں گھڑنے جیسا مذموم فعل کرنے کے پیچھے بہت سے عوامل تھے جن میں سے اہم یہ ہیں:

• پچھے آسانی مذاہب کی طرح اسلام کے دشمن بھی حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے ہی سے مسلمانوں میں پھھ گر اہ کن افکار داخل کرنے کی کوشش میں سے خلافت راشدہ کے دور میں انہیں اس کا موقع نہ مل سکا۔ بعد کے ادوار میں انہیں اس کا ایک موقع میسر آگیا۔ ان لوگوں کے لئے یہ تو ممکن نہ تھا کہ اپنی طرف سے قرآن مجید یاسنت متواترہ میں کوئی اضافہ کرسکتے کیونکہ ان کو کروڑوں مسلمان اپنے قولی و فعلی تواتر سے آگے منتقل کر رہے تھے، البتہ حدیث کے میدان میں ان کے لئے کسی حدیث کے میدان میں ان کے لئے کسی حدیث گخواکش موجود تھی۔ چنانچہ اپنے افکار کو پھیلانے کے لئے انہوں نے حدیثیں گھڑنے کا کام شروع کر دیا۔ ابن ابی العوجاء نامی حدیث میں ایجاد کرنے والے ایک شخص کو بھرہ کے گور نر محمد بن سلیمان بن علی کے پاس لایا گیا تواس نے اعتراف کیا: "میں نے تم لوگوں میں 4000 جعلی احادیث پھیلادی ہیں، جن میں میں نے حلال کو حرام اور حرام کو حلال کر دیا ہے۔"

علوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث يطوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث يطوم اسلاميه يو <u>www.islamic-studies.info</u>

اس کے جواب میں اسے کہا گیا کہ محدثین انہیں چھانٹ کر الگ کر لیں گے۔ (ڈاکٹر سعید احسن عابدی، موضوع اور منکر روایات، ص50)

- اس دور تک امت میں سیاسی گروہ بندی بھی اپنے عروج پر پہنچ چکی تھی۔ ہر دھڑے کے کم علم اور کم فہم افراد نے اپنی اپنی پیندیدہ شخصیات کے فضائل اور ناپیندیدہ شخصیات کی مذمت میں جعلی حدیثیں گھڑیں اور انہیں بیان کرناشر وع کر دیا۔
- اس وقت تک مسلمانوں میں فرقہ پرستی کی وہا پھیل چکی تھی۔ بہت سے فرقہ پرست متعصب افراد نے اپنے نقطہ نظر اور افکار

  کی حمایت اور اپنے مخالفین کی مذمت میں احادیث وضع کرنا شروع کیں۔ جرح و تعدیل کے مشہور امام ابن ابی حاتم نے اپنی

  کتاب "الجرح والتعدیل" کے مقدمے میں ایسے ہی ایک صاحب، جو احادیث گھڑ اکرتے تھے اور بعد میں اس مذموم عمل
  سے توبہ کر چکے تھے، کا یہ قول نقل کیا ہے، "اس بات پر نگاہ رکھو کہ تم اپنا دین کن لوگوں سے اخذ کر رہے ہو۔ ہمارا یہ حال رہا
  ہے کہ جب ہمیں کوئی چیز پہند ہوتی تواس کے لئے حدیث گھڑ لیا کرتے تھے۔ " (ایضا، ص50)
- چونکہ محدثین کو معاشرے میں باعزت مقام حاصل تھا اور ان کے لئے دنیاوی جاہ اور مال و دولت کے دروازے کھلے تھے،

  اس لئے بعض مفاد پر ستوں نے بھی یہ فوائد حاصل کرنے کے لئے اپنی طرف سے حدیثیں گھڑ کر پھیلانا شروع کر دیں۔ یہ
  مفاد پر ست خود تواس قابل تھے نہیں کہ محدثین جتنی محنت کر سکتے، انہوں نے سستی شہرت کے حصول کا یہ طریقہ اختیار کیا
  کہ اپنی طرف سے احادیث وضع کرنا شروع کر دیں۔
- بعض ایسے بھی نامعقول لوگ تھے جنہوں نے محض اپنی پراڈ کٹس کی سیل میں اضافے کے لئے ان چیزوں کے بارے میں حدیثیں گھڑ نانثر وع کر دیں۔ مثال کے طور پر ہریسہ (ایک عرب مٹھائی) بیچنے والا ایک شخص میہ کر ہریسہ بیچا کر تا تھا کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو ہریسہ بہت پیند تھا۔
- بعض ایسے افراد بھی تھے جو ذاتی طور پر بہت نیک تھے۔ انہوں نے جب یہ دیکھا کہ مسلم معاشر ہے ہیں دنیا پرستی کی وہا بھیلتی جارہی ہے تو انہوں نے اپنی ناسمجھی اور بے و قونی میں دنیا پرستی کی مذمت، قر آن مجید کی سور توں اور نیک اعمال اور اوراد و و ظائف کے فضائل میں حدیثیں گھڑ کر بیان کر ناشر وع کر دیں تاکہ لوگ نیکیوں کی طرف مائل ہوں۔ انہی جعلی احادیث کی بڑی تعداد آج بھی بعض کم علم مبلغ اپنی تفاریر میں زور و شور سے بیان کرتے ہیں۔ مصر کے مشہور محدث اور محقق علامہ احمد محمد شاکر (م 1957ء) کھتے ہیں، "احادیث گھڑ نے والوں میں بدترین لوگ اور مسلمانوں کو سب سے زیادہ نقصان پہنچانے والے وہ ہیں جنہوں نے خود کو زہد و تصوف سے وابستہ کر رکھا ہے۔ یہ لوگ نیکی کے اجر اور برائیوں کے برے انجام سے متعلق احادیث وضع کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں شبچھے بلکہ اس خود فریبی میں مبتلا ہیں کہ اپنے اس عمل کے ذریعے وہ اللہ سے اجر پائیں گے۔ "(ایضا، ص 30) امام مسلم، صبح مسلم کے مقدمے میں لکھتے ہیں، "ہم نے ان صالحین کو حدیث سے زیادہ کسی اور چیز میں جھوٹ ہولئے نہیں دیکھا۔ " (مقدمہ صبح مسلم)

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

ان تمام عوامل کے نتیجے میں حدیث کے پاکیزہ اور خالص ذخیر ہے میں بہت سی جعلی احادیث کی ملاوٹ ہو گئی۔اس موقع پر ہمارے محد ثین (اللہ ان پر اپنی رحمت نازل فرمائے) نے ایک نہایت ہی اعلیٰ نوعیت کا اہتمام فرمایا۔ انہوں نے اپنی دن رات کی محنت سے احادیث بیان کرنے والوں کی عمومی شہرت کاریکارڈ مرتب کرناشر وع کر دیا۔ ان کی ان کاوشوں کا نتیجہ یہ نکلا کہ اساءالر جال اور جرح و تعدیل کاوہ فن وجو دمیں آیا جس کی مثال تاریخ عالم میں نہیں ملتی۔ مشہور جر من مستشرق ڈاکٹر اسپر گگر کے مطابق یہ ایک ایسافن ہے جس کی مددسے یا نچ لاکھ افراد کے بارے میں معلومات حاصل کی جاسکتی ہیں۔

#### سوالات

عہد رسالت اور عہد صحابہ کے تہدنی حالات کا ایک خاکہ بیان تیجیے۔ اس دور کی علمی محافل کیسی ہوا کرتی تھیں ؟ تعلیم کا نظام کیا تھا؟ علم کو کس طرح سے محفوظ کیا جاتا تھا۔

حدیث وضع کرنے والوں کی شخصیت کا تجزیہ کیجھے۔ ایسے افراد کی نفسیات میں ایسے کیا مسائل ہوا کرتے تھے جو انہیں حدیث وضع کرنے جیساعظیم جرم کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔

## باب 2: احادیث کی جھان بین کے طریقے

علم حدیث میں کسی بھی حدیث کے دو حصے مانے جاتے ہیں: ایک حصہ اس کی سند اور دوسر امتن۔ "سند" سے مراد وہ حصہ ہو تا ہے جس میں حدیث کی کتاب کو ترتیب دینے والے امام حدیث (Compiler) سے لے کر حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک کے تمام راویوں (حدیث بیان کرنے والے) کی مکمل یانا مکمل زنچیر (Chain of Narrators) کی تفصیلات بیان کی جاتی ہیں۔

"متن" حدیث کا اصل حصہ ہوتا ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا کوئی ارشاد، آپ کا کوئی عمل یا آپ سے متعلق کوئی حالات بیان کئے گئے ہوتے ہیں۔سند کی شخفیق میں سند کا حدیث کی کتاب کے مصنف سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وألہ وسلم تک ملاہوا ہونااور راویوں پر جرح و تعدیل شامل ہیں جبکہ متن کی شخفیق کو درایت حدیث کہاجاتا ہے۔

#### سندكااتصال

سب سے پہلے تویہ دیکھاجاتا ہے کہ سند حدیث بیان کرنے والے سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملی ہوئی ہے یا نہیں۔ اگر ایک راوی کی وفات مثلاً 200ھ میں ہوئی ہے اور کوئی شخص اس سے 210ھ میں حدیث روایت کرنے کا دعوی کر رہاہو تو ظاہر ہے وہ اپنے دعوے میں درست نہیں ہے۔ایسی صورت میں سند متصل (یعنی ملی ہوئی) نہیں بلکہ منقطع (ٹوٹی ہوئی) ہوتی ہے۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### راويوں پر جرح وتعديل

فن رجال وہ علم ہے جس میں حدیث بیان کرنے والے تقریباً تمام راویوں کی عمومی شہرت کاریکارڈ مل جاتا ہے۔ حدیث میں اس ملاوٹ کی وجہ سے محدثین نے احادیث کو پر کھنے کے اصول مرتب کئے تا کہ فلٹر کرکے اصلی اور جعلی احادیث میں فرق کیا جاسکے۔ ان اصولوں کو سمجھنے کے لئے ہم ایک مثال سے وضاحت کرتے ہیں۔

فرض کیجئے امام ترمذی اپنی کتاب "الجامع الصحیح سنن" میں جو جامع ترمذی کے نام سے مشہور ہے ایک حدیث بیان کرتے ہیں۔ اس حدیث کو ابی اللہ علیہ والے جسے میں سند کچھ یوں بیان ہوتی ہے: "ہم سے اس حدیث کو راوی 'اے ' نے بیان کیا، ان سے اس حدیث کو 'ڈی' سے سنا اور انہوں نے 'حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ نے بیان کیا، ان سے اس حدیث کو اٹ ڈی' سے سنا اور انہوں نے 'حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: ------[حدیث کا متن]"۔

اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے لے کر امام ترمذی تک پانچ افراد ہیں جن میں سے ایک صحابی رسول سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ ہیں اور ان کے علاوہ چار اور اشخاص ہیں، چھٹے امام ترمذی خود ہیں۔ ہمیں یہ چیک کرناہے کہ کیا یہ حدیث واقعی حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ارشاد فرمائی تھی یا پھر کسی نے اسے اپنی طرف سے وضع کرکے آپ کی طرف منسوب کر دیاہے یعنی دوسرے لفظوں میں یہ چیک کرناہے کہ یہ حدیث اصلی ہے یا جعلی۔

اس چیکنگ کے لئے محد ثین نے جوٹسٹ ایجاد کئے ہیں، ان میں سے سب سے پہلا اور اہم ترین ہے کہ حدیث کے راویوں کو اچھی طرح دیکھ لیا جائے کہ وہ قابل اعتبار ہیں کہ نہیں۔ اس اصول کی بنیاد قرآن مجید کی اس آیت پر ہے: یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِنْ جَاءَکُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَقَبَیَّنُوا۔ (الحجرات 49:4) "اے ایمان والو! اگر تمہارے پاس کوئی فاسق کوئی خبر لے کر آئے تواس کی اچھی طرح جانچ پڑتال کر لو۔"

امام ترمذی حدیث کے مشہور امام ہیں اور ان کے حالات ہمیں تفصیل سے معلوم ہیں۔ ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ وہ انتہائی دیانت دار، مختاط اور قابل اعتماد شخص ہیں۔ اس معاملے میں ان کے بارے میں پوری امت کا اتفاق ہے۔ ان کی کتاب جامع ترمذی ان کی زندگی ہی میں مشہور ہو گئی تھی۔ بہت سے طلباء نے ان سے یہ کتاب پڑھی تھی۔ اس کی سینکڑوں کابیاں ان کی زندگی ہی میں تیار ہو کر عالم اسلام میں پھیل چکی تھی۔ اس وقت سے لے کر آج تک اس کتاب کی لاکھوں کابیاں تیار کی جاچکی ہیں اور ہر دور میں، ہر دینی مدرسے میں حدیث کے طالب علم اس کتاب کو پڑھتے آرہے ہیں، اس کی بہت سی شروحات (Commentaries) کھی جاچگی ہیں، چنانچہ اس بات کا کوئی امکان نہیں کہ کسی نے ان کی کتاب میں اپنی طرف سے کوئی حدیث گھڑ کر لکھ دی ہو۔

ایساضرور ممکن ہے کہ جامع ترمذی کے مختلف نسخوں میں کتابت وغیرہ کی غلطیوں کے باعث تھوڑا بہت فرق پایاجا تا ہولیکن مجموعی طور پر اس کتاب کے اپنے مصنف کی طرف منسوب ہونے کے بارے میں کوئی اختلاف موجود نہیں ہے۔ جامع ترمذی کے ہر دور کے نسخ دنیا بھرکی لائبریریوں اور میوزیمنز میں دستیاب ہیں۔ قدیم دورکی قلمی کتابیں، جنہیں مخطوطہ کہا جاتا ہے، کوڈیجیٹل تصاویر کی

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

صورت میں دنیا بھر کے محققین کے لئے دستیاب کر دیا گیا ہے۔ جامع تر مذی کے مختلف ادوار کے نسخوں کا اگر ایک دوسرے سے تقابل کیا جائے توان میں کوئی بہت بڑا فرق موجو دنہیں ہے۔

کسی کی کتاب میں اپنی طرف سے پچھ داخل کر دینے کا عمل صرف انہی کتابوں ہی میں ممکن ہے جو صرف چندافراد تک محدود تھیں مثلاً اہل تصوف کی کتابیں۔اس سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ ہم سے لے کرامام ترمذی تک تو کوئی شک کی گنجاکش نہیں ہے۔

ای طرح سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ مشہور صحابی ہیں۔ آپ کی دیانت داری اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت پر کوئی شک نہیں کر سکتا۔ ضرورت اصل میں امام ترمذی اور حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے در میان موجود چار اشخاص کو تفصیل سے چیک کرنے کی ہے کیونکہ اگر کوئی گڑبڑہو سکتی ہے تووہ ان ہی میں ہو سکتی ہے۔ اس چیکنگ کو محد ثین "جرح وتعدیل" کانام دیتے ہیں۔ اس عمل میں ان میں سے ہر شخص کے بارے میں یہ سوالات کئے جاتے ہیں کہ کیاان کی شہر ت ایک دیانت دار اور مخاط شخص کی ہے؟ کیاوہ اپنی نار مل زندگی میں ایک معقول انسان سے ؟ کہیں وہ الابالی اور الا پرواہ سے آدمی تو نہیں سے ؟ کہیں وہ کسی شخصیت کی نہیں گروہ سے تعلق تو نہیں رکھتے تھے جو اپنے عقائد و نظریات کو فروغ دینے کے لئے حدیثیں گھڑتا ہو؟ کہیں وہ کسی شخصیت کی عقیدت کے جو ش میں اندھے تو نہیں ہوگئے تھے ؟ عمر کے کسی حصے میں کہیں ان کی یادداشت تو کمزور نہیں ہوگئی تھی یاان کی حدیث کے مقیدت کے جو ش میں اندھے تو نہیں ہوگئے تھے ؟ عمر کے کسی حصے میں کہیں ان کی یادداشت تو کمزور نہیں ہوگئی تھی یاان کی حدیث کھنے والی ڈائری گم تو نہیں ہوگئی تھی ؟ یہ صاحب حدیثوں کو کھے لیتے تھے یاویسے ہی یاد کر لیتے تھے ؟ ان کے قریب جو لوگ تھے، اُن کی کسے والی ڈائری گم تو نہیں ہوگئی تھی ؟ یہ صاحب حدیثوں کو کھے لیتے تھے یاویسے ہی یاد کر لیتے تھے ؟ ان کے قریب جو لوگ تھے، اُن کی کسے والی ڈائری گم تو نہیں ہوگئی تھی کسی سرور ہوئے تھے ؟ ان کی حدیث سے کس زمانے میں تعلیم حاصل کی؟ وہ کسی پیدا ہوئے وار کب فوت ہوئے؟ ان کی کسی کسی میں محدیث سے کسی زمانے میں تعلیم حاصل کی؟ وہ کسی پیدا ہوئے وار کب فوت ہوئے؟ ان کی کسی کسی محدیث سے کسی زمانے میں تعلیم حاصل کی؟ وہ کسی پیدا ہوئے وار کب فوت ہوئے؟ ان کی کسی کسی محدیث سے کسی زمانے میں تعلیم حاصل کی؟ وہ کسی پیدا ہوئے وار کب فوت ہوئے؟ ان کی کسی کسی محدث اور راوی سے ملا قات ثابت ہے؟

اب سوال بہ پیدا ہوتا ہے کہ ہزاروں راویوں کے بارے میں بہ معلومات کہاں سے آئیں گی۔ دلچسپ بات بہ ہے کہ فن رجال کے ماہرین نے اپنی پوری زند گیاں وقف کر کے ان تمام معلومات کا اہتمام کر دیا ہے۔ انہوں نے ان راویوں کے شہروں کا سفر کیا اور ان راویوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کیں۔ چو نکہ بہ لوگ حدیث بیان کرنے کی وجہ سے اپنے اپنے شہروں میں مشہور افراد تھے، اس لئے ان کے بارے میں معلومات بھی نسبتاً آسانی سے مل گئیں۔ یہ تمام معلومات فن رجال کی کتابوں میں محفوظ کر دی گئی ہیں۔ یہ کتب بھی عام شائع ہوتی ہیں اور کوئی بھی شخص انہیں حاصل کر سکتا ہے۔ اب تو انٹر نیٹ پر بھی بہ کتب بلا معاوضہ مہیا کر دی گئی ہیں۔ کوئی بھی شخص انہیں سرچ کر کے حاصل کر سکتا ہے۔

ہمارے علم کے مطابق ان میں سے کسی کتاب کا اردو ترجمہ ابھی تک شائع نہیں ہوا کیونکہ ان کے استعال کرنے والے سب لوگ عربی سے واقف ہی ہوتے ہیں۔ چنانچہ ان کا مطالعہ کرنے کے لئے عربی زبان سے واقفیت ضروری ہے۔ حالیہ سالوں میں ایسے سافٹ ویئر بھی دستیاب ہو چکے ہیں جن میں کسی راوی کے نام پر کلک کرکے اس کے بارے میں معلومات حاصل کی جاسکتی ہیں۔ اس کی ایک مثال اردن کے "دار التراث الاسلامی" کا تیار کردہ سافٹ و ئیر ہے۔

اس تحقیق کے نتیج میں ہمیں اپنی زیر بحث حدیث کے تمام راویوں کے بارے میں یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ یہ دیانت دار اور معقول

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

لوگ تھے۔ان کا تعلق کسی ایسے گروہ سے نہیں تھا جو حدیثیں گھڑنے کی شہرت رکھتا ہو۔ یہ مختاط اور اچھی شہرت کے حامل تھے۔لوگوں کی ان کے بارے میں رائے اچھی تھی۔ یہ اچھی یاد داشت رکھنے والے لوگ تھے اور حدیثوں کو محفوظ بھی کر لیتے تھے۔اگر ان میں سے کی ان کے بارے میں بھی ایسی معلومات ملتی ہیں جس سے وہ نا قابل اعتبار ثابت ہو تا ہے تو اس کی بیان کر دہ تمام احادیث کو مستر دکر دیا جاتا ہے۔

مستر دکرنے کا معنی سے ہے کہ یہ طے کر لیاجائے کہ اس حدیث کو حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنا درست نہیں۔اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی دیکھا جاتا ہے کہ ان راویوں کی آپس میں ملا قات بھی ہوئی ہے یا نہیں۔ فرض کیجئے کہ راوی اے کی پیدائش 200 ہجری میں ہوئی اور راوی بی کی وفات 190 ہجری میں ہوئی تو یہ بات کنفر م ہوگئی کہ ان دونوں کی ملا قات ممکن نہیں۔

اسی طرح راوی سی اگر کوفہ میں رہتا تھا اور ساری عمر شہر سے باہر نہیں نکلا اور راوی ڈی دمشق میں رہتا تھا اور کبھی کسی سفر پر کوفہ نہیں گیا تب بھی بیہ بات کنفرم ہو جاتی ہے کہ ان دونوں کی ملا قات نہیں ہوئی۔ایسی صور توں میں بیہ طے کر لیا جاتا ہے کہ ان دوراویوں کے در میان بھی کوئی راوی موجود ہے جس کاذکر نہیں کیا گیا۔ بیہ چیز بھی اس حدیث کی حیثیت کو کمزور کرتی ہے۔

ایسا بھی ممکن ہے کہ کسی راوی کے بارے میں سرے سے معلومات ہی دستیاب نہ ہوں۔ اس صور تحال کے نتیجے میں بھی حدیث کمزور حیثیت اختیار کر جاتی ہے۔ اس طرح ایک صحابی اگر کسی حدیث کو بیان کرتے ہوں اور کسی دوسری مستند روایت سے بیہ ثابت ہو جائے کہ ان کا اپنا عمل اس حدیث کے خلاف تھا تو یہ چیز بھی حدیث کی حیثیت کو کمزور کرتی ہے کیونکہ صحابہ کرام کے بارے میں بیہ گمان نہیں کیا جاسکتا کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے کسی ارشاد کو جاننے کے باوجو داس پر عمل نہ کریں۔ ایساضر ور ہوسکتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے وہ تھم کسی خاص صور تحال کے پیش نظر دیا ہوجو ہر حال میں قابل عمل نہ ہو۔

کمزور احادیث کو علم حدیث کی اصطلاح میں "حدیث ضعیف" کہاجا تا ہے۔ جبکہ درست سند کی احادیث کو "صحیح" اور "حسن" کا در جہ دیاجا تا ہے۔ اس کے علاوہ محدثین نے حدیث کی بہت سی اقسام بیان کی ہیں جن کی تفصیل آگے اصل کتاب کے متن میں دیکھی جاسکتی ہے۔

اس قدر تفصیلی چھان بین کے بعد حدیث کی سند کی تحقیق کاکام مکمل ہو جاتا ہے۔ اس حدیث کے بارے میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس کی سند درست ہے۔ اس کے تمام راوی قابل اعتبار ہیں اور اس سند کی زنجیر میں کوئی کڑی غائب نہیں۔ تاہم یہ ایک فطری سی بات ہے کہ کوئی انسان خواہ کتناہی قابل اعتبار کیوں نہ ہو، بسااو قات کسی بات کو سیجھنے اور بیان کرنے میں غلطی کر سکتا ہے۔ اسے غلط فہمی بھی لاحق ہوسکتی ہے، وہ بات کو یااس کے کچھ جھے کو بھول بھی سکتا ہے، اس سے بیان کرنے میں غلطی بھی ہوسکتی ہے۔ اس قسم کی غطائیں ہر انسان کا خاصہ غلطیوں سے کسی بڑی شخصیت کے علم و فضل اور جلالت شان میں کوئی کی واقع نہیں ہوتی کیونکہ اس قسم کی خطائیں ہر انسان کا خاصہ

ا یہا بھی ممکن ہے کہ ایک شخص نے توبات مکمل طور پر بیان کر دی ہولیکن دوسرااسے سمجھنے میں اور آگے منتقل کرنے میں غلطی

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

کر دے۔ سند جتنی طویل ہوتی جائے گی،اور حدیث کی کتاب مرتب کرنے والے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے در میان زنجیر کی کڑیاں بڑھتی جائیں گی تو اس قسم کی غلطیوں کا امکان بھی اتنا ہی بڑھتا جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین ان احادیث کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں جن کی سند مختصر ہوبشر طیکہ وہ ثقہ (Reliable) راویوں کے ذریعے منتقل ہوئی ہوں۔

عام طور پر احادیث کی سند میں تین سے لے کر نو افراد تک موجو دہوتے ہیں۔ تین راویوں والی احادیث کو سب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ موطاء امام مالک میں بہت سی ایسی احادیث موجو دہیں کیونکہ امام مالک علیہ الرحمۃ (م 179ھ) اور حضور صلی اللّه علیہ والہ و سلم کے در میان زمانے کا فاصلہ زیادہ طویل نہ تھا۔ موطامیں بعض احادیث میں توصر ف دوراوی ہیں۔ ایسی بعض احادیث بخاری میں بھی موجو دہیں۔ امام بخاری اور حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم میں تقریباً دوسوسال کا فرق ہے چنانچہ انہیں تین کڑیوں والی احادیث بہت کم مل سکی ہیں۔ یہ وہی احادیث ہیں جن کے راویوں نے طویل عمریں یائی ہوں گی۔

#### درایت کے اصول

سند کی در سنگی کے باوجود ایک اور مسئلہ پیدا ہوتا ہے کہ ہم راوی کو جن معلومات کی بنیاد پر پر کھ رہے ہیں، وہ بھی ہم حال انسانی کاوشوں کا نتیجہ ہیں اور ان میں بھی غلطی کا امکان (Error Margin) موجود ہے۔ عین ممکن ہے کہ فن رجال کے کسی امام نے ایک صاحب کو ثقہ (قابل اعتماد) قرار دیا ہو لیکن وہ اپنی اصل زندگی میں انتہائی گمر اہ کن آدمی ہو۔ ممکن ہے کہ اس نے اپنی ہوشیاری سے اپنی گمر اہیوں اور کر دارکی کمزوریوں پر پر دہ ڈال رکھا ہو۔ انہی مسائل کی وجہ سے علائے حدیث نے درایت کے اصول بھی وضع کئے ہیں۔ درایت کا اور کر دارکی کمزوریوں پر پر دہ ڈال رکھا ہو۔ انہی مسائل کی وجہ سے علائے حدیث نے درایت کے اصول بھی وضع کئے ہیں۔ درایت کا معنی بیے کہ سند کی در سنگی کے باوجود حدیث کے متن یعنی اصل الفاظ کو بھی پر کھا جائے۔ اس کی تفصیل ضمیمہ میں بیان کر دی گئ ہے۔ ان تمام فلٹر زے گزر کر جو حدیث ہم تک پہنچ گی ، اس کے بارے میں ہم اطمینان سے کہہ سکتے ہیں کہ اس ذریعے سے ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ارشادات اور آپ کے افعال کے بارے میں جو معلومات ملی ہیں وہ قابل اطمینان حد تک درست ہیں اور ان میں در میان کے واسطوں میں کوئی غلطی یا فراڈ نہیں ہوا۔ ہم جدید ریس جی کی زبان میں کہہ سکتے ہیں ہیے حدیث مثلاً Error 1 اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ارشادات اور آپ کے افعال کے بارے میں جو معلومات میں بہر میں کہہ سکتے ہیں ہیے حدیث مثلاً عساس کوئی غلطی یا فراڈ نہیں ہوا۔ ہم جدید ریس جی کی زبان میں کہہ سکتے ہیں ہیے حدیث مثلاً Error 1 سے مدیث مثلاً وورا کر رہی ہے۔

#### سوالات

اس باب میں بیان کر دہ حدیث کی چھان بین کے طریقوں کو نکات کی صورت میں بیان تیجیے۔ روایت اور درایت کے اصولوں میں کیا فرق ہے؟

## باب 3: حدیث کی چھان بین اور تدوین پر جدید ذہمن کے سوالات (1)

حدیث کویر کھنے کے اس طویل طریق کاریر کچھ سوالات پیدا ہوسکتے ہیں۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

#### حدیث کی جھان بین کی ضرورت کیاہے؟

ان میں سے پہلا سوال یہ ہے کہ اتن چھان مین اور تفصیلی تحقیق کی ضرورت کیا ہے؟ ہمارے اہل علم اس معاملے میں اتنے زیادہ کنزرویٹو کیوں ہیں؟اس کا جواب یہ ہے کہ اس دنیا کی چیزوں کے بارے میں ہماراعام رویہ کچھ اس طرح کا ہوتا ہے کہ اگر ہم نے محض دو چار روپے کی کوئی چیز لینا ہوتی ہے تو ہم اس کے بارے میں زیادہ احتیاط نہیں کرتے۔ لیکن اگر ہمیں چند ہز ار روپے کی چیز در کار ہوتو ہم خاصی احتیاط کا مظاہرہ کرتے ہیں، دکاندار کی حیثیت کو اچھی طرح دیکھتے ہیں، کئی دکانداروں سے قیت معلوم کرتے ہیں، چیز کا تفصیلی جائزہ لیتے ہیں اور پھر اس پر بھی گارنٹی وغیرہ کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اگر اس چیز کی قیمت کروڑوں روپے میں ہوتو پھر تو آخری درجے کی احتیاط سے کام لیا جاتا ہے، ملکی و بین الا قوامی قوانین کے تحت با قاعدہ قانونی معاہدے بھی کئے جاتے ہیں جس میں ہر پہلو کو تفصیل سے دیکھا جاتا ہے۔

رسول الله صلی الله علیه واله وسلم سے کسی بات کو منسوب کرناان سب چیز وں سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کیونکہ کسی حدیث کو آپ سے غلط طور پر منسوب کرنے کے سنگین نتائج دنیاو آخرت میں نکل سکتے ہیں۔ یہی وہ راستہ ہے جس کے ذریعے دین کے نام پر بہت سی گر اہیال بھیلائی گئی ہیں۔ بہت سے ایسے گر اہ کن فرقے پیدا ہوئے ہیں جو قر آن اور سنت متواترہ کے قلع میں تو کوئی نقب نہیں لگا سکے لیکن جعلی احادیث کے ذریعے انہوں نے بڑے اطمینان سے اپنے عقائد و نظریات کو زبر دستی دین میں داخل کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امت کے جلیل القدر اہل علم نے اس سلسلے میں انتہا در جے کی احتیاط کا مظاہرہ کیا ہے۔

### حدیث کی چھان بین کاطریقہ مشکل اور طویل کیوں ہے؟

دوسر اسوال یہ پیدا ہوسکتا ہے کہ اتنا طویل اور مشکل پروسس ہر شخص تو نہیں اپنا سکتا۔ ایک عام آدمی اس سلسلے میں کیا کرے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ امت کے جلیل القدر اہل علم احادیث کی چھان پھٹک (Evaluation) کا یہ کام پہلے ہی کر چکے ہیں۔ یہ اتنا فنی کام ہے کہ اس کے ماہرین ہی سر انجام دے سکتے ہیں۔ جس طرح کسی بھی عام انسان کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ میڈیکل سائنس کے ماہرین سے صرف نظر کرکے وہ خود ہی دو سرول کا علاج کرنا شروع کر دے اسی طرح اس فن کے بارے میں بھی یہی اصول ہے کہ اس کے سلسلے میں ماہرین ہی پر اعتماد کیا جائے۔ کسی حدیث کے صحیح ہونے یانہ ہونے کے بارے میں ان کے در میان اختلاف کی صورت میں اسے قبول نہ کرنا احتیاط کے زیادہ قریب ہے۔

#### فن حدیث پیچیدہ کیوں ہے؟

ایک سوال سے بھی پیدا ہوسکتا ہے کہ فن حدیث کو اتنا زیادہ پیچیدہ کیوں بنا دیا گیا ہے۔ کسی بھی فن سے ناواقف شخص کو اس کی اصطلاحات مشکل معلوم ہوتی ہیں۔ فزکس سے ناواقف شخص کے لئے ویولینتھ اور فریکوئنسی نئی اصطلاحات ہوں گی، اسی طرح علوم اسلامیه پروگرام \_ \_ علوم الحدیث

ا کاؤنٹنگ سے نابلد شخص کے لئے ڈیبٹ اور کریڈٹ کامفہوم ہی کچھ اور ہو گا۔ اس کتاب کا نام ہی "تیسیر مصطلح الحدیث" ہے جس کا معنی ہے مصطلح الحدیث کے علم کو آسان کرنا۔

میں نے اس کتاب کے ترجمے میں بھی ہے کوشش کی ہے کہ قار ئین تک فن حدیث کی اصطلاحات کو آسان اور جدید دور کی زبان میں پہنچادیا جائے۔امید ہے کہ اس کتاب کے مطالعے سے قارئین کے لئے بیہ فن آسان ہوسکے گا۔

#### احادیث کو دیر سے کیوں مدون کیا گیا؟

حدیث کورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے ہی سے لکھے جانے کا عمل شروع ہو چکا تھا۔ چو نکہ اس دور میں نہ تو پر مٹنگ پریس ایجاد ہو سکا تھااور نہ ہی کاغذ اتناعام نہ تھااس وجہ سے کتابیں عام طور پر ذاتی ڈائری کی حیثیت سے لکھی جاتی تھیں۔ بعد کے دور میں احادیث کوبا قاعدہ تحریری صورت میں شائع کرنے کا اہتمام کیا گیا۔

ہمارے پاس حدیث کی جو مستند کتا ہیں موجود ہیں ، انہیں حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی وفات کے تقریباً ڈیڑھ سوسے تین سوسال بعد کے عرصے میں لکھی گئی اس سب سے زیادہ قدیم موطالهام مالک ہے جو 170-120 ہجری کے در میانی عرصے میں لکھی گئی ہے۔ اس سے پہلے بھی چند کتب کا تذکرہ ملتا ہے لیکن وہ موجودہ دور میں ناپید ہیں۔ حال ہی میں متعدد کتب کا سراغ مل گیا ہے اور کئی ایک شائع بھی ہو چکی ہیں جیسا کہ دور جدید کے جلیل القدر عالم ڈاکٹر حمید اللہ صاحب (م 2002ء) نے ہمام ابن منبہ رحمۃ اللہ علیہ ، جو کہ ایک تابعی بزرگ تھے کے صحیفے کو شائع کیا ہے۔ اس صحیفے کی احادیث مسند احمد بن حنبل میں پہلے سے ہی موجود تھیں۔ دلچسپ بات یہ ہے کہ جب اصل صحیفے اور مسند احمد کی احادیث کا تقابی جائزہ لیا گیا تو ان میں کوئی فرق نہیں یایا گیا۔

تاریخ اور قرائن سے یہی معلوم ہو تاہے کہ ان کتب کی احادیث بہر حال حدیث کی موجودہ کتب میں شامل ہو چکی ہیں۔ ہر علم و فن اپنے ارتقاء کے مختلف مر احل سے گزر تاہوا اپنے عروج کو پہنچتا ہے۔ اس کے ایجاد ہوتے ہی وہ فوراہی مرتب و مدون نہیں ہو جاتا۔

اس کام میں اتنی تاخیر کی بنیادی وجہ یہ تھی کہ پہلی صدی ہجری میں مسلمانوں کی زیادہ تر توجہ بیر ونی فتوحات اور اندرونی بغاوتوں سے خمٹنے میں رہی۔ فتوحات کے نتیج میں مسلمانوں کی حکومت اس وقت کی دنیا کے متمدن جھے کے تقریباً ستر فیصد علاقے پر قائم ہوگئ۔
اتنی بڑی سلطنت کا انتظام سنجالنا اور مسائل کو حل کرنا ایک بہت مشکل کام تھا۔

عرب چونکہ کسی سیاسی نظام کے عادی نہ تھے، اس لئے ان کے ہاں تفصیلی قانون سازی بھی نہ ہو سکی تھی۔ اس وقت یہ خطرہ لاحق ہو چکا تھا کہ اگر قر آن و سنت کی بنیاد پر ملک کے لئے کوئی قانون نہ بنایا گیا تو مجبوراً سلطنت روما کے قانون ہی کو اپنانا پڑجائے گا۔ یہ بالکل ولی ہی صور تحال تھی کہ آزادی ہند کے بعد پاکستان اور ہندوستان کے پاس کوئی آئین موجود نہ تھا جس کی وجہ سے ان دونوں ممالک کو انگریزوں کا آئین 1935ء نافذ کرنا پڑگیا تھا۔

ان حالات میں امت کے ذہین ترین طبقے کے سامنے سب سے بڑا چیلنج میہ تھا کہ مملکت اسلامیہ کے لئے قر آن و سنت کی بنیاد پر

www.islamic-studies.info

قانون سازی کی جائے۔اس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ ان کی پوری توجہ قانون اور فقہ کی تدوین پر مر کوز ہو گئی۔

دوسری بڑی وجہ بیہ ہے کہ اس دور میں حدیث، فقہ اور دیگر فنون الگ بھی نہ ہوئے تھے چنانچہ اس دور کی کتب میں احادیث، اقوال صحابہ و تابعین، تفسیر، عدالتی فیصلے، ایمانیات وعقائد، زهدو تقویٰ، سیر ت و تاریخ خرض ہر قسم کی روایات اور اقوال اکٹھے تھے۔ دوسری اور تیسری صدی ہجری میں ان علوم وفنون کوالگ الگ کیا گیا جیسے حدیث وفقہ میں امام مالک کی موطا، سیرت میں ابن اسحاق

دوسری اور تیسری صدی ہجری میں ان علوم وفنون کو الگ الگ کیا گیا جیسے حدیث وفقہ میں امام مالک کی موطا، سیرت میں ابن اسحاق کی کتاب، تفسیر میں سفیان توری کا مجموعہ، تاریخ میں ابن سعد اور ابن ابی خثیمہ کی کتب، فقہی مسائل میں امام محمد بن حسن، محمد بن ادریس شافعی اور اوزاعی کی کتب، ٹیکس کے نظام پر امام ابو یوسف کی کتاب الخراج وغیرہ۔ اگر دفت نظر سے دیکھا جائے تو حدیث کی تدوین بھی ان علوم کے مقابلے میں زیادہ دیرسے وقوع پذیر نہ ہوئی تھی۔

کسی بھی علم وفن کاار تقاءاس کی ضرورت کی شدت سے پیدا ہوتا ہے۔ پہلی صدی کے اہل علم کے سامنے احادیث میں ملاوٹ کا کوئی بڑا چیلنے نہ تھا کیونکہ احادیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک دویا تین راوی ہوا کرتے تھے جو بالعموم اسنے مشہور ہوتے تھے کہ ان کے بارے میں کسی تحقیق و تفتیش کی ضرورت ہی نہ تھی۔اگر اس دور میں احادیث کی تدوین کا کام بھی کر لیاجا تا توبہ علم بہت حد تک سادہ رہتا اور تمام احادیث کو احسن انداز میں مدون کر لیاجا تا۔احادیث گھڑنے کے فتنے کو زیادہ تر دوسری صدی میں عروج حاصل ہوا۔ چنانچہ دوسری صدی کے نصف آخر میں امت کے ذہین ترین افراد نے احادیث کی تدوین کی طرف توجہ دی اور ان کی تحقیق و تفتیش کرنے کو ہی اپنا بنیادی کام بنایا۔ تیسری صدی کے تقریباً نصف تک یہ کام بھی یا یہ تکمیل کو پہنچ گیا۔

تہذیب و تدن کے اعتبار سے ہر دور مختلف ہو تاہے۔اس کی کچھ مخصوص خصوصیات ہوا کرتی ہیں۔ جیسے اس وقت ہم انفار ملیشن اس میں جی رہے ہیں۔ کتابوں کوبڑے پیانے پر الیکٹر انک فارم میں لا یا جارہا ہے۔1990 سے پہلے کتابیں صرف کاغذی شکل ہی میں دستیاب ہوا کرتی تھیں۔ اس زمانے میں الیکٹر انک کتابوں کے نہ ہونے کا مطلب سے نہیں ہے کہ کتابوں اور علم کا سرے سے وجود ہی نہ تھا۔ بالکل یہی معاملہ پہلی اور دوسری صدی ہجری میں ہوا۔

عرب میں کاغذ نایاب تھا۔ عربوں کو کسی بات کو لکھ کرر کھنے کی بجائے ذہن میں محفوظ رکھنے کی عادت تھی۔ بلکہ بعض لوگ تو لکھنے کو عیب سمجھتے تتھے اور ایسے شخص پر ترس کھایا جاتا تھا کہ "بے چارے کی یاد داشت اچھی نہیں ہے ،اس لئے اسے لکھنا پڑتا ہے۔"

احادیث کی ریکارڈنگ کاکام نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دور ہی میں ہو چکا تھا۔ بہت سے صحابہ رضی اللہ عنہم جو واقعات دیکھتے، اسے اپنے ذہنوں میں ریکارڈ کر لیا کرتے تھے۔ بعض صحابہ انہیں لکھ بھی لیا کرتے تھے۔ اس کے بعد تابعین کا دور آیا توانہوں نے صحابہ سے یہ احادیث میں کر حاصل کرلیں۔ بعض تابعین کو صحابہ سے تحریر کی صورت میں بھی احادیث ملیں۔ ذہنوں میں احادیث کے ریکارڈ ہونے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اس کام میں کوئی احتیاط نہ برتی گئی ہوگی۔ اگر احادیث کا بغور مطالعہ کریں تو معلوم ہو تاہے کہ اس ضمن میں حتی الوسع پوری احتیاط سے کام لیا گیا۔ نہ صرف حدیث کا متن بلکہ اس کی پوری سند کو بھی ریکارڈ کر لیا جاتا۔ صحابہ و تابعین کے دور میں اکثر بڑے علماء عرب ہی تھے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

دوسری صدی ہجری میں ٹیکنالوجیکل اعتبار سے ایک بڑی تبدیلی آئی۔ مسلم دنیا میں کاغذ بنانے کے کارخانے لگے اور دوسرے ممالک سے بھی کاغذامپورٹ کیا جانے لگا۔ دوسری طرف اہل عجم میں بڑے بڑے عالم پیداہونے لگے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اس دور میں انہوں نے نہ صرف حدیث بلکہ تمام علوم جیسے فقہ، تاریخ، تفسیر وغیرہ کو ذہنوں سے کاغذ پر منتقل کی طرف توجہ کی۔ اس زمانے میں حدیث کی اسناد بھی طویل ہوتی جارہی تھیں، انہیں یادر کھناایک مشکل کام تھا۔ اس سے بھی احادیث کوریکارڈ کرنے کا داعیہ پیداہوا۔

دلچیپ امریہ ہے کہ اس زمانے سے پہلے تمام علوم میں اسناد کور یکارڈ کیا جاتا تھا۔ تاریخ طبری، سیرت ابن ہشام، موطاء امام مالک، معانی الآثار وغیرہ سب میں ہمیں مکمل یا نامکمل اسناد کے ساتھ ہر بات ملتی ہے۔ اساء الرجال کی کتابوں میں مختلف افراد کے حالات زندگی سے متعلق باتیں بھی سند کے ساتھ درج ہیں۔نہ صرف دینی علوم بلکہ موسیقی جیسے فن کی کتاب "الاغانی" میں بھی سند کے ساتھ ہیں۔

اس تفصیل سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ احادیث کی تدوین عہد رسالت سے ہی شروع ہو گئی تھی۔ دوسری صدی ہجری میں بڑے پیانے پر انہیں تحریر میں لانا محض ایک ٹیکنالو جیکل تبدیلی تھی نہ کہ احادیث کی حقیقی تدوین۔

### بهت سی احادیث جعلی ہیں، تو پھر ذخیر ہ حدیث کا کیااعتبار؟

یہ بات درست ہے کہ لو گوں نے مختلف مقاصد کے لئے احادیث وضع کیں۔ جعلی احادیث کے وضع کرنے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ تمام کی تمام احادیث ہی جعلی بیا۔ محدثین نے روایت و درایت کے جو قوانین مرتب کیے ہیں، ان سے اصلی وجعلی احادیث میں امتیاز کیا جا سکتا ہے۔ اس کی پوری تفصیل اسی کتاب میں موجود ہے۔ اسے پڑھ لیجے اور پھر فیصلہ سیجے کہ محدثین نے اصلی وجعلی احادیث میں فرق کرنے کے لئے کس درجے میں محنت اور کاوش کی ہے۔

سید ناعمر رضی الله عنه احادیث کو قبول کرنے میں احتیاط کرتے تھے، اب یہ بے احتیاطی کیوں؟

بعض روایات میں سیرنا عمر رضی اللہ عنہ کے واقعات ملتے ہیں کہ ان کے سامنے جب کوئی حدیث پیش کی جاتی تو وہ اس پر گواہی طلب کرتے تھے۔ یہ ان کی غیر معمولی احتیاط تھی۔ جب انہیں یقین ہو جاتا تو پھر وہ حدیث پر ہی عمل کیا کرتے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب باتوں کو قبول کرنے میں احتیاط ہی کرنی چاہیے۔ جب اس چھان بین کے نتیج میں یہ معلوم ہو جائے کہ وہ بات واقعتاً نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمائی ہے تو پھر اسے مان لینا چاہیے اور اس پر اپنے عمل کی بنیادر کھنی چاہیے۔

سو الات

• کسی قوم کے علوم کے ارتقاء کے عمل کو مختصر طور پر بیان کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

• علوم حدیث کے تاریخی ارتقاء کے جو مراحل اوپر بیان ہوئے ہیں، انہیں نمبر وار نکات کی صورت میں بیان کیجیے۔

## باب 4: حدیث کی چھان بین اور تدوین پر جدید ذہمن کے سوالات (2)

## جرح وتعديل كافن بھى تومحض لو گوں كى آراء ہيں۔اس پر انحصار كيسے ؟

جرح وتعدیل کے ماہرین نے حدیث کے راویوں کو قابل اعتادیانا قابل اعتاد قرار دینے کاجو کام کیاہے، وہ غیر معمولی ہے۔ ایسانہیں ہے کہ انہوں نے محص اٹکل پچوسے کسی راوی کو ثقہ اور کسی کو غیر ثقہ قرار دے دیاہو۔ اس کے لئے انہوں نے غیر معمولی محنت سے کام کیا ہے۔ یہ ماہرین ان راویوں کے شہر وں کاسفر کیا کرتے تھے اور وہاں کے لوگوں سے ان کے حالات اور عمومی شہر ت کے بارے میں معلومات حاصل کیا کرتے تھے۔ انہوں نے ایساس وقت کیاجب نقل وحمل کے ذرائع بھی ترقی یافتہ نہ تھے۔

جرح و تعدیل کے ماہرین کا خاص طریقہ یہ تھا کہ ہر ہر راوی کی عجیب و غریب باتوں کو نوٹ کیا کرتے تھے۔اسے ہم ایک مثال کے ذریعے بیان کرتے ہیں۔ فرض تیجیے کہ ایک صحابی سے ہیں تابعین عموماً حدیث روایت کرتے ہیں۔ ان صحابی سے ایک حدیث روایت ہوئی ہے۔ جرح و تعدیل کا ماہر یہ دیکھے گا کہ اس حدیث کو ان ہیں تابعین میں سے کس کس نے روایت کیا ہے اور ہر ایک کے الفاظ کیا ہیں۔ فرض تیجیے کہ اس حدیث کو ہیں میں سے دس تابعین نے روایت کیا۔ ان دس میں نونے حدیث کو ایک جیسے الفاظ اور معانی کے ساتھ روایت کیا جبکہ ایک تابعی نے مختلف الفاظ سے روایت کیا۔ یہ الفاظ اسے حدیث کا مفہوم بدل جاتا ہے۔

انسانوں کے ہاں غلطی یا بھول چوک سے بھی بھار ایسا فرق واقع ہو جاتا ہے۔ یہ کوئی بڑی بات نہیں ہے مگر جرح و تعدیل کا ماہر اس راوی کے نام کے گردایک سرخ دائرہ لگالے گا۔ اب وہ اس راوی کی روایت کر دہ دیگر احادیث کا موازنہ اس کے ہم عصر دیگر تابعین کی روایات سے کرے گا۔ اگر اکثر حدیث میں ہی ایسا فرق پایا جاتا ہو تو پھر اس کا مطلب ہے کہ اس راوی کے ہاں کوئی گڑبڑ ہے۔ اس صورت میں اس راوی سے متعلق شک مزید پختہ ہو جائے گا۔ اس کے بعد اس راوی کے حالات کی مزید تفتیش کی جائے گی۔

فرض کیجے کہ مزید تحقیقات سے واضح ہو تاہے کہ اس راوی کے پندرہ شاگر دہیں۔ ان میں سے تیرہ تواس راوی سے جو احادیث روایت کرتے ہیں، وہ دوسرے ثقہ راویوں کی بیان کر دہ احادیث سے مطابقت رکھتی ہیں مگر دو شاگر دایسے ہیں جن کی بیان کر دہ احادیث میں گڑبڑ ہوتی ہے۔ اب تفتیش کے دائرے میں ان دوشاگر دوں کوشامل کرلیاجائے گا۔ اس طرح سے یہ سلسلہ ان شاگر دوں کے شاگر دوں تک جا پہنچے گا اور یہ واضح ہو تا چلا جائے گا کہ غلطی یا فراڈ کا منبع کون ہے؟ اس تفتیش سے یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ کوئی راوی محض غلطیاں ہی کر تاہے یا پھر وہ جان ہو جھ کر احادیث میں ملاوٹ کرتاہے؟

جو حضرات اس موضوع میں دلچیسی رکھتے ہوں، وہ امام مسلم کی "کتاب التمییز" کا مطالعہ کرسکتے ہیں۔اس سے معلوم ہو تاہے کہ

علوم اسلامیه پروگرام \_ \_ علوم الحدیث

جرح وتعدیل کے ماہرین نے ایسے ہی راویوں کو ثقہ یاضعیف قرار نہیں دیابلکہ اس کے پیچیے ایک ٹھوس علمی اور عقلی کام موجو دہے۔

## کہیں ہم صحیح احادیث کور د تو نہیں کر رہے؟

ایک اور سوال یہ ہے کہ اتنے سخت معیار (Criteria) کے نتیج میں جہاں ہم جعلی احادیث کو اصلی احادیث سے الگ کر رہے ہیں وہاں یہ بھی عین ممکن ہے کہ پھھ اصلی احادیث بھی ہمارے معیار کی سختی کی وجہ سے مستر دکر دی جائیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ایسابالکل ممکن ہے اور ایسی صورت علی بھی چھ کارا ممکن نہیں ہے۔ بہت سی ایسی احادیث جنہیں ہمارے اہل علم کمزور اور ضعیف قرار دے بچے ہیں، عین ممکن ہے کہ حقیقت میں بالکل اصلی اور صحیح احادیث ہوں۔ لیکن اس بات کا خیال رکھنا چاہیے کہ حدیث کورسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے غلط طور پر منسوب کرنے کا معاملہ اس سے سخت ترہے کہ آپ کی کسی صحیح حدیث کو مستر دکر دیا جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ پہلی صورت میں اللہ تعالی کے سامنے ہمارے پاس کوئی عذر نہ ہو گا جبکہ دو سری صورت میں ہمارے پاس یہ عذر موجو دہو گا کہ حدیث ہم تک قابل اعتاد ذرائع سے نہیں پہنچی ہے۔

### دین کو سمجھنے کے لئے حدیث کاکر دار کیاہے؟

- حدیث قرآن مجید کو سمجھنے کا اہم ترین ذریعہ ہے۔ بہت سے لوگ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے قرآن کے بارے میں سوالات کیا کرتے تھے اور آپ ان کے جو ابات ارشاد فرماتے تھے۔ ان میں سے آپ کے جتنے ارشادات ہمیں صحیح احادیث کی صورت میں میسر آسکے ہیں، وہ ہمارے لئے غنیمت ہیں اور ہم ان سے قرآن اور سنت متواترہ کی تفصیلی جزئیات Minute)
   ( Details)
- رسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے بھی اسی دین پر عمل فرمایا جو ہمارے لئے نازل کیا گیا۔ آپ کا یہی عمل ہمارے لئے اسوہ حسنہ کی حیثیت رکھتا ہے۔احادیث کی مد دسے ہم آپ کے اسوہ حسنہ تک رسائی حاصل کرسکتے ہیں۔
- معلومات فراہم کرنے کاسب سے پاکیزہ اور مسلم کی سیرت طبیبہ اور آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تاریخ کے بارے میں معلومات فراہم کرنے کاسب سے پاکیزہ اور مستند ذریعہ ہے۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ ایک ضعیف حدیث بھی عام تاریخی روایت سے زیادہ مستند ہوتی ہے کیونکہ عام تاریخی روایات میں راویوں کے نام اور حالات محفوظ کرنے کا کوئی انتظام نہیں کیا جاتا جبکہ احادیث میں لاز ما ایساہوتا ہے، اگر چہ مسلمانوں کے مختاط مور خین نے تاریخ میں بھی سند وروایت کا اہتمام کیا ہے۔
- بہت ہی احادیث میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی ذاتی عادات و خصائل کا ذکر ہے۔ اگر چہ یہ دین کے احکام تو نہیں لیکن اہل محبت کے لئے اپنے بیارے رسول کی ہر ہر اداسے واقفیت بہم پہنچانے کا بہترین ذریعہ ہیں۔
- بہت سی احادیث مختلف مواقع پر، دینی معاملات سے ہٹ کر، حضور صلی الله علیہ والہ وسلم کے ارشادات وافعال کا تذکرہ ہے۔ ظاہر ہے حضور صلی الله علیہ والہ وسلم ہمہ وقت دین ہی بیان نہ فرمار ہے ہوتے تھے۔ ایسا بھی ہوتا تھا کہ آپ اپنے ازدواجی،

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

معاشی اور معاشرتی معاملات بھی دیکھاکرتے تھے۔ کبھی کسی سے مزاح فرماتے، کہیں کسی سے اظہار تعزیت فرماتے، کبھی کوئی چیز خریدتے، کبھی قرض لیتے اور کبھی اسے اداکرتے۔ ایسی احادیث میں ضروری نہیں کہ دین کا کوئی حکم ہی بیان ہواہو، لیکن دنیاوی معاملات میں آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا اسوہ حسنہ ضرور مل جاتا ہے۔ اہل محبت کے لئے یہ بھی ایک عظیم خزانہ ہے۔ احادیث کا ایک بڑا حصہ حکمت و موعظت پر مبنی ارشادات، تزکیہ نفس، عبادات کے فضائل، آخرت اور جنت و جہنم کی تفصیلات، مستقبل میں پیش آنے والے فتوں اور اسی طرح کے معاملات سے متعلق ہے۔ یہ سب احادیث بھی ہمارے لئے حکمت و دانش اور معلومات کا قیمتی ذخیرہ ہیں۔ نصیحت حاصل کرنے اور برائیوں سے نے کر اپنا تزکیہ نفس کرنے کے لئے یہ احادیث بہت مفید ہیں۔

### بعد کی صدیوں میں حدیث پر زیادہ کام کیوں نہیں کیا گیا؟

ایک سوال ہی بھی کیا جاتا ہے کہ بعد کی صدیوں میں حدیث پر زیادہ کام کیوں نہیں کیا جاسکا اور معاملہ صرف پڑھنے پڑھانے تک ہی محد ودر رہا۔ اس سوال کا جواب یہ ہے کہ محد ثین کی طرف سے ایک عظیم کام کی بیکمیل کے بعد اس میں کسی اضافے کی ضرورت ہی نہ رہی تھی۔ فن رجال کے ائمہ نے ، راویوں کے حالات بھی جہاں تک میسر آسکے ، تحریر کر دیے۔ محد ثین کے گروہ نے مشہور کتب میں شامل احادیث کے بارے میں قبولیت اور عدم قبولیت کے فیصلے بھی کر دیے۔

اس کے بعدیمی کام باقی رہ جاتا تھا کہ ان احادیث کو دین کو سمجھنے میں استعمال کیا جائے اور اس کی بنیاد پر قانون سازی کی جائے۔ یہ کام بہت پہلے صحابہ کرام علیہم الرضوان کے دور ہی سے شروع ہو چکا تھا اگر چہ اس کابڑا حصہ دوسری صدی کے وسط تک مکمل ہو گیالیکن اس پر مزید کام ہوتار ہااور یہ سلسلہ چو تھی صدی تک چلتار ہا۔ ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ یہ سلسلہ چلتار ہتا کیونکہ وقت کے ساتھ ساتھ پیش آتی رہے گی۔ آتی رہے گی۔

بعض فتنوں کے باعث چو تھی صدی کے اہل علم نے یہ اعلان کیا کہ اسلاف علم و تحقیق کا جو کام کرگئے ، وہ کافی ہے اور اب کسی اور اجتہاد کی ضرورت نہیں۔ ان کے اس اعلان کو مستقل طور پر سمجھ لیا گیا اور امت بحیثیت مجموعی علمی جمود کا شکار ہو گئی۔ المیہ یہ ہوا کہ یہ علمی جمود صرف علوم دینیہ تک ہی محدود نہ رہابلکہ مسلمانوں کی سائنس اور ٹیکنالوجی بھی اس کا شکار ہو گئی۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے بعد ایک ہز ارسال تک امت مسلمہ میں ہر علم و فن میں ایسے بلند پایہ عالم بہت کم پیدا ہوئے جیسا کہ پہلی چار صدیوں میں ہوا کرتے تھے۔ دوسری طرف اہل یورپ نے اجتہادی فکر کو بیدار کر کے سائنس و ٹیکنالوجی میں بے پناہ ترقی کی اور ہم پر چڑھ دوڑ ہے۔ موجودہ دور میں اہل مغرب کے علمی وسایس چیلنج نے مسلم علاء کو اس بات پر مجبور کر دیا ہے کہ وہ قر آن و سنت کی بنیاد پر از سر نو اپنے فقہی و قانونی میں اہل مغرب کے علمی وسایس چیلنج نے مسلم علاء کو اس بات پر مجبور کر دیا ہے کہ وہ قر آن و سنت کی بنیاد پر از سر نو اپنے فقہی و قانونی اندانی کریں۔ دینی و دنیاوی علوم میں تحقیق کار جمان تقریباً پورے عالم اسلام میں جنم لے چکا ہے اور امت کا یہ علمی قافلہ آہت ہم آہت ملمی دنیا میں اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کرنے کی طرف چل پڑا ہے۔ امید اسلام میں جنم لے چکا ہے اور امت کا یہ علمی قافلہ آہت آہت ملمی دنیا میں اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کرنے کی طرف چل پڑا ہے۔ امید

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

کی جاسکتی ہے کہ انشاءاللہ پندر ہویں صدی ہجری اور اکیسویں صدی عیسوی کے آخر تک امت مسلمہ علمی دنیامیں اپنا کھویا ہوامقام بہت حد تک حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے گی۔

#### سوالات

- مسلمانوں کی موجو دہ علمی حالت پر تبصرہ کیجیے۔ ہمیں اپنے اندر علمی ذہن پیدا کرنے کے لئے کیا کرناضروری ہے۔
  - حدیث کو سمجھنا کیوں ضروری ہے؟ کم از کم تین وجوہات بیان کیجیے۔

## باب 5: دور جدید میں حدیث کی خدمت کی کچھ نئی جہتیں

جہاں تک فن رجال کا تعلق ہے تو اس باب میں بہت زیادہ تحقیق و تفتیش کی گنجائش باقی نہیں رہی کیونکہ اس کی تدوین کا کام بالکل مکمل ہو چکاہے البتہ احادیث کے طالب علم اسے سمجھنے اور سمجھانے کاسلسلہ جاری رکھے ہوئے ہیں اور یہ انشاء اللہ قیامت تک جاری رہے گا۔

ایس احادیث جن کے بارے میں قدماء تحقیق نہیں کر سکے ، ان کی تحقیق کاسلسلہ اب بھی جاری ہے۔ دور جدید میں علامہ ناصر الدین البانی کی تحقیق اس کی ایک مثال ہے۔ تحقیق کے میدان میں شخصیت پرستی کی کوئی اہمیت نہیں ہوا کرتی۔ قدیم اور جدید اہل علم بھی انسان ہیں اور ان کے کام میں غلطی کا امکان بہر حال موجود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعد کے دور کے اہل علم قدیم اہل علم کے کام کا از سر نو جائزہ لیتے ہی رہتے ہیں تا کہ اس میں اگر کہیں کوئی غلطی رہ گئی ہے تو اس کی تلافی کی جاسکے۔

فن حدیث کی خدمت کی دوسر می جہت انفار ملیشن ٹیکنالوجی میں حالیہ ترقی سے پیداہو کی ہے۔ دور قدیم سے احادیث کاذخیرہ بہت می کتابوں میں متفرق ہے جن کی تعداد سینکروں میں ہے۔ ان کتب کا کوئی اسٹینڈرڈ انثاریہ (Index) اب تک ترتیب نہیں دیاجاسکا جس کی مددسے ایک موضوع پر موجود تمام احادیث کو سامنے رکھ کر ان سے استفادہ کیاجا سکے۔ مصر کے فواد عبدالباقی کا انثاریہ بہت محنت سے ترتیب دیا ہوا ہے لیکن اس سے استفادہ کرنے کے لئے انسان کو بہت زیادہ اوراق بلٹٹا پڑتے ہیں اور ایک ایک حدیث کی تلاش میں گھنٹوں صرف ہوجاتے ہیں۔ اس طرح فن رجال کی کتب بھی مواد بہت زیادہ بھر اہوا ہے اور اس سے استفادہ کر ناخاصا مشکل کام ہے۔ گھنٹوں صرف ہوجاتے ہیں۔ اس طرح فن رجال کی کتب بھی مواد بہت زیادہ کو مرب کے ماہرین کے ذہن میں بید خیال پیداہوا کہ احادیث کا ایک جامع ڈیٹا ہیں بنایاجائے جس میں احادیث کی تمام کتب میں موجود تمام احادیث کو درج کر لیاجائے۔ ہر حدیث کے ساتھ اس کی فنی حیثیت پر بھی بحث فراہم کی جائے اور اس کے متعلق نمام ائمہ حدیث کی آرا بھی اسٹھی کی جائیں اور انہیں حدیث کی سندسے لئک کر دیا راویوں سے متعلق معلومات اور ان کے متعلق فن رجال کے تمام ائمہ کی آرا بھی اسٹھی کی جائیں اور انہیں حدیث کی سندسے لئک کر دیا جائے۔ کسی بھی نام پر کلک کرنے سے اس راوی کی مکمل تفسیلات سکرین پر ڈسپلے ہو جائیں۔ اس کے بعد کسی بھی حدیث کی کسد سے لئک کر نے ساتھ کی موبی شر کیا جو کے ساتھ قدیم و جدید علیاء کی کسی ہوئی شروح سے اس کی تفسیلی سند ، متن اور اصل کتاب کا حوالہ سامنے آجائے۔ احادیث کے ساتھ قدیم و جدید علیاء کی کسی ہوئی شروح سے اس کی تفسیلی سند ، متن اور اصل کتاب کا حوالہ سامنے آجائے۔ احادیث کے ساتھ قدیم و جدید علیاء کی کسی ہوئی شروح

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

(Commentaries) کو بھی اس میں شامل کر لیا جائے۔ ان سب کے ساتھ ساتھ دور جدید کی ضروریات اور مسائل کے مطابق ایک تفصیلی انڈ کیس کا تفصیلی انڈ کیس تیار کیا جائے اور اس سے تمام احادیث کو لنک کر دیا جائے۔ ویسے تو جدید سرج آنجز کی ٹیکنالوجی کی بدولت انڈ کیس کا طریق کار غیر متعلق (Obsolete) ہو چکا ہے۔ اب کسی بھی ایک موضوع پر کلک کرنے سے ان تمام احادیث کاذخیر ہ سامنے آسکتا ہے۔ عرب دنیا میں پچھلے پچاس برس میں حدیث پر غیر معمولی کام ہواہے۔ حدیث سے متعلق ایسے کئی سافٹ و ئیر وجود میں آپھے ہیں۔ اردن کے دارالتر اث الاسلامی کے موسوعۃ الحدیث، مکتبہ الفیۃ لنیۃ النبویۃ، اور مکتبہ شاملہ کے تیار کردہ سافٹ و ئیر اس کی مثال ہیں۔ ای مظرح علامہ ناصر الدین البانی رحمہ اللہ کی کتب پر مشتمل سافٹ و میر بھی منظر عام پر آپوکا ہے جو انٹر نیٹ پر بلاقیت دستیاب ہے۔ یہ تمام سافٹ و ئیر انٹر نیٹ پر دستیاب ہیں۔ کیو نکہ انہیں علاء ہی استعال کرتے ہیں جن کاع بی زبان سے واقف ہو ناضر وری ہے۔ کم و بیش سافٹ و ئیر انٹر نیٹ پر دستیاب ہیں۔ ان میں صدیب بعض بلا معاوضہ اور بعض قیمت کی ادائیگی پر دستیاب ہیں۔

یہ تمام سافٹ و ئیر میں جو مزید بہتری لائی جاسکتی ہے، وہ یہ ہے کہ احادیث کے ساتھ ساتھ ان کی شروح کو بھی لائک کر دیا جائے تا کہ براؤزنگ کرنے میں زیادہ وقت صرف نہ ہو۔ اس طرح کتب حدیث میں احادیث کے نمبرز کو مکمل طور پر اسٹیٹر رڈائز کرنے کی ضرورت ہے تاکہ تلاش میں دھواری نہ ہو۔ اس طرح کتب حدیث میں احادیث کے نمبرز کو مکمل طور پر اسٹیٹر رڈائز کرنے کی ضرورت ہے تاکہ تلاش میں دھواری نہ ہو۔

#### سوالات

- حدیث کاسافٹ ویئر کیسا ہوناچاہیے؟ اس میں کیا کیا فیچر زہونا ضروری ہیں۔ اپنی تجاویز پیش کیجے۔
  - قدیم اہل علم نے احادیث پر جو تحقیق کی ہے، اس پر نظر ثانی کی ضرورت کیوں ہے؟

## باب 6: علوم حدیث کی اہم اور مشہور کتب

دور قدیم سے لے کر آج تک علوم حدیث میں بہت سی کتب لکھی گئی ہیں۔ ان میں سے بہت سی کتابوں کو عالمی شہرت حاصل ہوئی ہے۔ اصول حدیث کا فن علوم حدیث کی نہایت ہی اہم اور بنیادی شاخ ہے۔ ڈاکٹر محمود طحان نے اس کتاب کے مقدمے میں ان کتابوں کے نام ذکر کیے ہیں۔

- المحدث الفاصل بین الراوی والواعی: یه قاضی ابو محمد الحسن بن عبدالرحمٰن بن خلاد الرامھر مزی (م360ھ) کی کتاب ہے اور اس کا شار اصول حدیث کی اولین کتابوں میں کیا جاتا ہے۔ اس میں علوم حدیث کی تمام ابحاث موجود نہیں کیونکہ کسی بھی فن کی ابتدائی کتابوں میں تمام فنون کو شامل کرنا ممکن نہیں ہوتا۔
- معرفة علوم الحديث: يه ابوعبد الله محمر بن عبد الله الحاكم النيشالوري (م 405ه) كي تصنيف ہے۔ اس كتاب كو فني اعتبار سے مناسب

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

- انداز میں ترتیب نہیں دیا گیا۔
- المستخرج على معرفة العلوم الحديث: اسے ابو نعيم احمد بن عبدالله الاصبهانی (م430هـ) نے تصنيف کيا۔ جن مباحث کو حاکم اپنی کتاب "معرفة العلوم الحدیث" میں درج کیاہے لیکن پھر بھی کچھ مباحث باقی رہ گئے ہیں۔

  باقی رہ گئے ہیں۔
- الكفاية فى علم الرواية: يه مشهور مصنف ابو بكر احمد بن على بن ثابت الخطيب البغدادى (م 463هـ) كى كتاب ہے۔ يه كتاب اس فن كے اہم ترین مباحث كى جامع ہے اور اس میں روایت کے قواعد كو تفصیل سے بیان كیا گیا ہے۔ یه اصول حدیث کے فن كی بنیادى كتب میں شار كى جاتى ہے۔
- الجامع الاخلاق الراوی و آداب السامع: بیہ بھی خطیب بغدادی کی تصنیف ہے۔ جیسا کہ نام ہی سے ظاہر ہے، یہ کتاب روایت حدیث کے آداب پر مشتمل ہے۔ اپنی نوعیت کی بیر ایک منفر دکتاب ہے۔ فنون حدیث میں سے شاید ہی کوئی ایسافن باقی رہ گیاہو جس پر خطیب نے کوئی کتاب نہ لکھی ہو۔
- الالماع الى معرفة اصول الرواية و تقييد السماع: اس كتاب كے مصنف قاضی عياض بن موسی اليحصبی (م 544ه) ہيں۔ اس كتاب ميں اصول حديث كو حاصل كر كے اپنے پاس محفوظ رکھنے (تحل) ميں اصول حديث كو حاصل كر كے اپنے پاس محفوظ رکھنے (تحل) اور پھر اسے آگے منتقل كرنے (اداء) كے طريق كار پر بحث كی گئے ہے۔ كتاب كی ترتیب نہایت ہی اعلی درجے كی ہے۔
- مالایسع المحدث حھلہ: یہ ابو حفص عمر بن عبد المجید المیانجی (م 580ھ) کی کتاب ہے۔ یہ ایک چھوٹی سی جزوی کتاب ہے جو علوم حدیث کے طلباء کے لئے زیادہ فائدہ مند نہیں ہے۔
- علوم الحدیث: یه کتاب ابوعمروعثمان بن عبدالرحمٰن الشھرزوری (م 643ھ) کی تصنیف کر دہ ہے۔ مصنف'ابن صلاح' کے نام سے زیادہ مشہور ہیں اور یہ کتاب "مقدمہ ابن صلاح" کے نام سے معروف ہے۔ یہ علوم حدیث پر نفیس ترین کتاب ہے۔ مصنف نے اس میں خطیب بغدادی اور ان سے پہلے کے مصنفین کی کتابوں میں بکھرے ہوئے مواد کو اکٹھا کر دیا ہے۔ یہ کتاب بہت سے فوائد کی حامل ہے البتہ اسے مناسب انداز میں ترتیب نہیں دیا گیا۔
- التقريب والتيسير لمعرفة السنن البشير والنذير: مه محى الدين يحى بن شرف النووى (م676هـ) كى كتاب ہے۔ يه ابن صلاح كى "علوم الحديث" كى تلخيص ہے۔ يہ كتاب نهايت ہى اہم سمجى جاتى ہے۔
- تدریب الراوی فی شرح التقریب النواوی: پیه جلال الدین عبد الرحمٰن بن ابی بکر السیوطی (م 911ه ) کی تصنیف ہے اور امام نووی کی کتاب" التقریب" کی شرح (تشریح) پر مبنی ہے۔ اس میں مولف نے بہت سے نتائج بحث کوشامل کر دیا ہے۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

• نظم الدرر فی علم الاثر: اس کتاب کے مصنف زین الدین عبد الرحیم بن الحسین العراقی (م 806ه) ہیں۔ یہ کتاب "الفیۃ العراقی" کے نام سے مشہور ہے۔ اس میں انہوں نے ابن صلاح کی کتاب "علوم الحدیث" کو منظم کر کے پیش کیا ہے اور اس میں مزید مباحث کا اضافہ کیا ہے۔ یہ ایک نہایت ہی مفید کتاب ہے اور اس کی متعدد شروح لکھی گئی ہیں۔ خود مصنف نے بھی اس کتاب کی دوشر وحات ککھی ہیں۔

- فتح المغیث فی شرح الفیة الحدیث: پیر کتاب محمد بن عبد الرحمٰن السخاوی (م 902ه) کی تصنیف ہے۔ پیر الفیۃ العراقی کی تشریح پر مبنی ہے۔ اور اس کی سب سے عہدہ شرح سمجھی جاتی ہے۔
- نخبة الفكر فى مصطلح اصل الاثر: بيه حافظ ابن حجر عسقلانی (م852هـ) كی مخضر كتاب ہے لیكن اپنے مباحث اور ترتیب کے اعتبار سے نہایت ہی عمدہ ہے۔ مصنفین کے ہال موجود نہیں مہایت ہی عمدہ نے اس كتاب كو ایسے عمدہ انداز میں ترتیب دیا ہے جو اس سے پہلے کے مصنفین کے ہال موجود نہیں ہے۔ مصنف نے خود اس كتاب كی شرح "نزھة النظر" کے نام سے لکھی ہے۔
- المنظومة البيقونية: اس كتاب كے مصنف عمر بن محمد البيقونی (م 1080هـ) ہيں جنہوں نے ایک مخضر نظم کی صورت میں قواعد حدیث کو بیان کیا ہے۔ اس کے اشعار کی تعداد 34 سے زیادہ نہیں ہے لیکن اپنے اختصار کے باعث یہ بہت مشہور ہوئی۔ اس کی متعدد شروح لکھی جا چکی ہیں۔
  - قواعد التحدیث: اس کتاب کے مصنف محمد جمال الدین قاسمی (م 1332ھ) ہیں۔ یہ بھی ایک مفید کتاب ہے۔

#### سوالات

اگر آپ عربی زبان سے واقف ہیں تو اوپر بیان کر دہ دستیاب کتابوں کو ڈاؤن لوڈ کر کیجیے اور ان میں سے ہر کتاب کے مشمولات کی ایک فہرست تیار کیجیے۔

## باب 7: علم المصطلح كي بنيادي تعريفات (1)

اس باب میں ہم "تیسیر مصطلح الحدیث" میں بیان کر دہ بنیادی تعریفات کے علاوہ کچھ اضافی تعریفات بھی پیش کررہے ہیں جو مصنف نے اصل کتاب میں درج نہیں کی ہیں۔

## علم المصطلح

وہ علم جس کے اصولوں اور قواعد وضوابط کی بنیاد پر کسی حدیث کو قبول یا مستر د کرنے کے لئے اس کی سند اور متن کو جانجیا اور پر کھا جاتا

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث www.islamic-studies.info

-4

## علم المصطلح كاموضوع

اس کاموضوع (حدیث کی) سند اور متن کا تجزیه کرناہے تا کہ حدیث کو قبول یامستر د کیا جاسکے۔

## علم المصطلح كامقصد

علم المصطلح کا مقصد صحیح اور کمزور احادیث کی پہچان کرناہے۔

#### حديث

حدیث کالغوی مفہوم" نئی بات" ہے۔ اس کی جمع"احادیث" ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں حدیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم منسوب کسی قول، آپ کے کسی فعل، آپ کی عطا کر دہ اجازت یاکسی کیفیت کو بیان کرنے کا نام حدیث ہے۔

#### روايت

حدیث کی روایت کامطلب ہے کہ کوئی شخص، کسی اور سے حدیث سنے اور پھر اسے آگے دوسرے افراد کو منتقل کر دے۔ روایت زبانی بھی ہوسکتی ہے اور تحریری بھی۔

#### خر

اس کالغوی مفہوم توکسی واقعے کو بیان کرناہے۔اصطلاحی طور پر اس سے تین مفاہیم مر اد لئے گئے ہیں۔

- "خبر" اور "حديث" تهم معنی لفظ ہیں۔
- "حدیث" وہ ہے جور سول الله صلی الله علیہ والہ وسلم سے منسوب ہواور "خبر" وہ ہے جو کسی اور سے منسوب ہو۔
- "خبر"، "حدیث" کی نسبت زیادہ عمو می نوعیت کی چیز ہے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے علاوہ دیگر لوگوں کی خبریں بھی شامل ہیں۔ (یعنی ہر حدیث خبر ہے لیکن ہر خبر حدیث نہیں ہے۔)

اژ

اس كالغوى مفهوم توباقى في جانے والى چيز ہے۔اصطلاحی مفاجيم ميں دو آراء يائی جاتی ہيں:

یہ حدیث کامتر ادف ہے۔

وہ خبریں جو صحابہ و تابعین سے منسوب ہوں۔

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

#### اسناد

اس کے بھی دو معنی ہیں:

حدیث کی کڑیوں کو شار کرنا

کسی حدیث کے متن کو آگے پہنچانے والے افراد کی زنجیر۔ یہ مفہوم "سند" کے متر ادف ہے۔

#### سند

اس کالغوی مفہوم ہے" قابل اعتماد ہونا"۔ سند کے ذریعے کسی حدیث کامستند ہونامعلوم کیا جاتا ہے اور اس پر اعتماد کیا جاتا ہے۔ اصطلاح میں یہ کسی حدیث کے متن کو آگے پہنچانے والے افراد کی زنجیر کانام ہے۔

#### متن

اس کالغوی معنی ہے "سخت اور زمین سے اٹھا ہوا" اور اصطلاحی مفہوم میں بیہ حدیث کاوہ حصہ ہو تاہے جس پر آ کر سند ختم ہو جاتی ہے۔ (یعنی اصل بات جو حدیث میں بیان کی گئی ہوتی ہے۔)

علم حدیث میں کسی بھی حدیث کے دوجھے مانے جاتے ہیں: ایک حصہ اس کی سند اور دوسرامتن۔ "سند" سے مراد وہ حصہ ہوتا ہے جس میں حدیث کی کتاب کو ترتیب دینے والے امام حدیث (Compiler) سے لے کر حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک کے تمام راویوں میں حدیث کی کتاب کو ترتیب دینے والے امام حدیث (Chain of Narrators) کی تفصیلات بیان کی جاتی ہیں۔ "متن" حدیث کا اصل حصہ ہوتا ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا کوئی ارشاد، آپ کا کوئی عمل یا آپ سے متعلق کوئی حالات بیان کئے گئے ہوتے ہیں۔ اس بات کو سمجھنے کے لئے ہم ایک مثال سے وضاحت کرتے ہیں:

فرض کیجئے حدیث کی کسی کتاب میں ہمیں یہ حدیث لکھی ہوئی ملتی ہے: سفیان بن عینیہ، زید بن علاقہ کے ذریعے جریر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا، "ہم نے نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی اس بات پر بیعت کی کہ ہم ہر مسلمان کے خیر خواہ ہوں گے۔"

اس حدیث میں بولڈ اور سرخ حروف میں لکھا گیا حصہ " سفیان بن عینیہ، زید بن علاقہ کے ذریعے جریر بن عبداللدر ضی اللہ عنہ سے " حدیث کی سند کہلا تا ہے اور انڈر لائن حروف میں لکھا گیا حصہ "ہم نے نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی اس بات پر بیعت کی کہ ہم ہر مسلمان کے خیر خواہ ہوں گے۔ " حدیث کا متن کہلا تا ہے۔

حدیث کی ایک سند، اس کا ایک "طریق" کہلاتی ہے۔ اس کی جمع "طُرُق" ہے۔ بہت سی احادیث ہمیں متعدد طرق سے حاصل

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

ہوتی ہیں۔

#### مُسنَد (نون پرزبر کے ساتھ)

لغوی مفہوم میں اس چیز کومند کہتے ہیں جس کی طرف کوئی چیزیابات منسوب کی گئی ہو۔اس کے اصطلاحی مفاہیم تین ہیں۔

احادیث کی وہ کتاب جس میں احادیث کوروایت کرنے والے صحابہ کی ترتیب سے اکٹھا کیا گیاہو۔

وہ حدیث جس کی سند ملی ہوئی ہو۔

یہ سند کامتر ادف بھی ہے۔

#### مُسندِ (نون پرزیر کے ساتھ)

وہ شخص جو اپنی سند کے ساتھ حدیث روایت کر تاہو،'مُسنِد' کہلا تاہے۔اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ اسے خو داس حدیث کاعلم ہے یا وہ کسی اور شخص سے روایت کر رہاہے۔

#### مُح*دِّ*ث

وہ شخص جو علم حدیث کی روایت اور درایت کاماہر ہو۔ وہ کثیر تعداد میں روایات اور ان کے بیان کرنے والے راویوں کے بارے میں علم ر کھتا ہو۔

نوٹ: حدیث کوپر کھنے کے معیار دوطرح کے ہیں۔ پہلی قسم کامعیار "روایت" کہلا تاہے جس میں حدیث کی سند میں موجو دراویوں کے بارے میں تحقیق کی جاتی ہے کہ وہ قابل اعتاد ہیں یا نہیں۔ دوسری قسم کامعیار "درایت" کہلا تاہے جس میں حدیث کے متن کا قر آن مجید اور دیگر احادیث کی روشنی میں تجزیہ کرکے دیکھاجا تاہے کہ کیا یہ بات واقعتاً رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمائی ہوگی ؟ کیا یہ حدیث قر آن اور دیگر صحیح احادیث سے مطابقت رکھتی ہے؟

#### سوالات

- "مسئد" اور "مسند" میں کیا فرق ہے؟
- سند اور متن میں فرق بیان تیجیے۔ ان میں سے ہر ایک کو پر کھنے کے طریقے کانام کیا ہے؟

<u>www.islamic-studies.info</u>

## باب 8: علم المصطلح كي بنيادي تعريفات (2)

#### حافظ

اکثر محد ثین کے نز دیک "حافظ" اور "محدث" ہم معنی الفاظ ہیں۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ "حافظ" کا درجہ "محدث" سے بلندہے کیونکہ اس کاعلم اپنے طبقے کے دیگر افراد کی نسبت زیادہ ہو تاہے۔

### حاتم

بعض اہل علم کی رائے کے مطابق حاکم ایسا محدث ہو تاہے جو تمام احادیث کاعلم حاصل کرلے سوائے اس کے کہ کوئی حچیوٹی موٹی بات رہ جائے۔

#### راوی

رادی اس شخص کو کہتے ہیں جو کسی سے سن کر حدیث کو آگے بیان کر تاہے۔

## شيخ

کوئی راوی جس استاذ سے حدیث کو حاصل کر تاہے ، اس استاذ کو شیخ کہا جا تا ہے۔ استاذ کے استاذ کو شیخ الشیخ کہا جا تا ہے۔ مثال کے طور پر بخاری کی بیہ حدیث دیکھیے:

حدثنا قبيصة بن عقبة قال: حدثنا سفيان، عن الأعمش، عن عبد الله بن مرة، عن مسروق، عن عبد الله بن عمرو: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أربع من كن فيه كان منافقا خالصا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها: إذا اؤتمن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر- تابعه شعبة عن الأعمش. (بَحَارى، مديث 34)

سیدناعبداللہ بن عمرورضی اللہ عنہماسے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص میں یہ چار خصوصیات ہوں، وہ خالص منافق ہے اور جس میں کوئی ایک خصلت ہو، تو اس میں نفاق کی ایک خصلت ہے جب تک کہ یہ اس میں موجود رہے: جب اس کے سپر دکوئی امانت کی جائے تو وہ خیانت کرے، جب بات کرے تو جھوٹ بولے، جب وعدہ کرے تو اسے توڑ دے اور جب لڑائی جھگڑا کرے تو اس میں گالی گلوچ پر اتر آئے۔

اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی مشہور زمانہ کتاب "الجامع الصحح" میں نقل کیاہے۔ امام بخاری کے شیخ قبیصہ بن عقبہ ہیں، قبیصہ کے شیخ سفیان ہیں، سفیان کے شیخ اعمش ہیں، اعمش کے شیخ عبد اللہ بن مرۃ ہیں جن کے شیخ مشہور تابعی مسروق ہیں۔ مسروق اس حدیث کو علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

صحابی رسول سید ناعبد الله بن عمروبن عاص رضی الله عنهماہے سن کر آگے بیان کر رہے ہیں۔

#### صحت وضعف

قابل اعتاد حدیث کو صحیح کہا جاتا ہے جبکہ نا قابل اعتاد حدیث کو ضعیف کہا جاتا ہے۔ ان دونوں کی مزید اصطلاحی بحث آگے کتاب کے متن میں آرہی ہے۔ حدیث کے صحیح ہونے کواس کی "صحت" اور ضعیف ہونے کواس کا "ضعف" کہا جاتا ہے۔ یہاں صحت سے مراد جسمانی صحت نہیں ہے بلکہ اس کا معنی ہے صحیح ہونا۔

#### موضوع

ا پنی طرف سے حدیث ایجاد کر کے اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنے کو "وضع حدیث" کہا جاتا ہے۔ ایس گھڑی ہوئی حدیث "موضوع حدیث" کہلاتی ہے۔ یہاں موضوع سے مراد'ٹاپک' نہیں ہے بلکہ اس کامعنی ہے وضع کی گئی حدیث۔

#### متصل اور منقطع روايت

متصل روایت اس روایت کو کہا جاتا ہے جس کا سلسلہ سند شر وع سے لے کر آخر تک ملا ہوا ہوا ور اس میں کوئی سند کی کوئی کڑی بھی غائب نہ ہو۔ منقطع ایسی روایت کو کہتے ہیں جس کی سندایک یا ایک سے زائد مقام سے ٹوٹی ہوئی ہولیعنی سند کی کوئی کڑی غائب ہو۔

#### <u>منبط</u>

ضبط کا معنی ہے حدیث کو محفوظ رکھنا۔ حدیث کو یا د داشت کے سہارے محفوظ بھی رکھا جاسکتا ہے اور لکھ کر بھی۔ قدیم عرب غیر معمولی حافظے کے مالک ہو کرتے تھے۔ یہ لوگ سینکڑوں اشعار پر مشتمل قصیدوں کو ایک بارسن کر ہی ترتیب سے یاد کر لیا کرتے تھے۔ اسلام قبول کرنے کے بعد ان کی بیہ صلاحیت قرآن اور حدیث کو محفوظ رکھنے کے لئے استعال ہوئی۔ اس کے ساتھ ساتھ بہت سے افراد نے ذاتی ڈائریوں کی صورت میں بھی حدیث کو محفوظ کررکھا تھا۔

#### تابعين اور تنع تابعين

تابعین، صحابہ کرام سے اگلی نسل کانام ہے۔ یہ وہ حضرات ہیں جنہوں نے صحابہ کرام سے دین کی تربیت حاصل کی۔ تابعین کا دور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی وفات (11ھ) کے بعد سے لے کر 160-150ھ کے لگ بھگ تک چلاہے۔ تابعین کے بعد اگلی نسل کو تبع تابعین کا کہاجا تاہے۔ ان کا دور آخری صحابی کی وفات (100ھ) کے بعد سے لے کر کم وبیش 250ھ تک چلاہے۔

#### شرح

حدیث کی تشر تک پر مبنی کتاب کو "شرح" کہا جاتا ہے۔ یہ لفظ حدیث کے علاوہ دیگر علوم جیسے فقہ وغیرہ کی کسی کتاب کی تشر تک پر مبنی

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

کتاب کے لئے بھی بولا جاتا ہے۔ قرآن مجید کی تشر تے پر مبنی کتاب کے لئے ایک مخصوص نام" تفسیر" مقرر کیا گیا ہے۔

#### عربوں کے نام

قدیم عربوں کے ہاں طویل ناموں کارواج رہاہے۔ ان کے نام کے مختلف جھے ہوتے ہیں جن میں کنیت، اصل نام، والد کانام، داداکانام، لقب، نسبت سب کچھ شامل ہے۔ مثال کے طور پر "ابو بکر احمد بن علی بن ثابت الخطیب البغدادی "کے نام میں 'ابو بکر' کنیت ہے، اقب، نسبت سب کچھ شامل ہے۔ مثال کے طور پر "ابو بکر احمد بن علی بن ثابت الخطیب البغدادی "کے داداکانام ہے، 'خطیب' ان کالقب ہے اور 'بغدادی شہر بغداد کی احمد ان کا اینانام ہے، 'علی ان کے والد کانام ہے، 'ثابت ان کے داداکانام ہے، 'خطیب' ان کالقب ہے اور 'بغدادی شہر کے علاوہ قبیلے، پیشے یا کسی اور چیز سے بھی ہو سکتی ہے۔

طویل ناموں کافائدہ یہ ہوتا تھا کہ مختلف افراد میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ ایک ہی نام کے بہت سے افراد ہوسکتے ہیں لیکن اسنے طویل نام کا ایک ہی شخص ہونا تقریباً ناممکن ہے۔ اس کی مثال ہے ہے کہ ابن حجر نام کے دوعلاء مشہور ہیں لیکن ان کی نسبت سے ان میں فرق کیا جاسکتا ہے، ایک ابن حجر عسقلانی اور دوسرے ابن حجر کلی۔

طویل نام کو مختصر کر کے بولا جاتا ہے۔ ایک شخص اپنے نام کے کسی ایک جھے سے مشہور ہو جاتا ہے اور پھر اس کا تذکرہ نام کے اسی حصے سے کیا جانے لگتا ہے۔ مثلاً خطیب بغدادی اپنے لقب اور نسبت سے زیادہ مشہور ہیں۔

#### سن وفات

حدیث کی کتب میں اکثر او قات مصنفین اور راویوں کا سن وفات بھی درج کیا جاتا ہے۔ اس کا مقصدیہ ہو تا ہے کہ کتاب کی تصنیف کے وقت کا اندازہ لگایا جا سکے۔ قدیم دور میں عام طور پر کتاب پر تاریخ تصنیف درج کرنے کارواج نہ تھا۔ راویوں کا سن وفات بہت اہم ہے کیونکہ اسی سے ان کی روایت کے درست اور متصل ہونے کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

### حدیث کے کتاب کے مصنف کی شر ائط (Criteria)

احادیث کی کتب کے مصنفین اکثر کچھ شر اکط متعین کر کے اپنی کتاب میں احادیث درج کیا کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر امام بخاری علیہ الرحمة الرحمة الرحمة نے یہ شر ط مقرر کی کہ میں اپنی کتاب میں صرف اور صرف صحح احادیث اکٹھی کروں گا۔ اسی طرح امام احمد بن حنبل علیہ الرحمة نے یہ شر ط مقرر نہیں کی کہ ان کی کتاب میں صرف صحح احادیث ہی اکٹھی کی جائیں گی لیکن ان کی شرطیہ تھی کہ وہ کسی بھی صحابی سے منقول ہر طرح کی روایت کو اکٹھا کر دیں گے۔ کسی بھی مصنف کی کتاب پر علمی تنقید کرنے کے لئے ان کی شر اکھ کی اہمیت بہت زیادہ سرح

### تخرتع

علوم حدیث کی اصطلاح کے مطابق حدیث کے ذخیرے میں سے کسی مخصوص حدیث کو تلاش کر کے اسے کتاب میں درج کرنے کے

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

عمل کو تخر تخ کہا جاتا ہے۔ اس کے لئے عام طور پریہ لفظ استعال کیا جاتا ہے، "اخر جہ بخاری" یعنی "امام بخاری نے اس مدیث کی تخر تک کرنے کے بعد اسے اپنی کتاب میں درج کیا۔"

#### شيخين اور صحيحين

علوم حدیث میں شیخین سے مراد امام بخاری اور امام مسلم ہوا کرتے ہیں۔ان دونوں کی تصنیف کر دہ کتابوں کو کتب حدیث میں اہم ترین مقام حاصل ہے۔ چونکہ ان دونوں کتابوں کے نام میں لفظ "الصحح" ہے اس وجہ سے انہیں صحیحین کہا جاتا ہے۔ مثال کے طور پریہ کہا جاتا ہے،"اس حدیث کو شیخین نے صحیحین میں درج کیا۔"

#### سوالات

- تخریج کی تعریف بیان تیجیه۔
- مصنف کے نام اور سن وفات کی اہمیت بیان کیجیے۔

# باب 9: كتب حديث كاايك تعارف

حدیث کے دستیاب ذخیرے میں موجود کتب کی تصنیف کازمانہ دوسری صدی ہجری یا آٹھویں صدی عیسوی سے شر وع ہو تاہے۔کتب حدیث کی متعد داقسام ہیں جن کی تفصیل ہے ہے:

# صحیح احادیث پر مشتمل کتب

یہ وہ کتابیں ہیں جن کے مصنفین نے اس بات کا اہتمام کرنے کی کوشش کی ہے کہ اپنی کتب میں صرف اور صرف صحیح احادیث درج کریں۔ ان میں صحیح بخاری، صحیح مسلم، صحیح ابن خزیمہ، صحیح ابن حبان اور مشدرک حاکم شامل ہیں۔ بعد کے محدثین نے ان کتابوں کی احادیث کا دوبارہ جائزہ لے کریہ متعین کرنے کی کوشش کی ہے کہ کیاان کتابوں کے مصنفین اپنی شرط کو پورا کرنے میں کامیاب بھی ہوئے ہیں؟

اس تحقیق کے مطابق صرف اور بخاری اور مسلم ایسی کتب ہیں جن کی احادیث کم از کم سند کے اعتبار سے صحت کے اعلی ترین معیار پر پورااتر تی ہیں۔ باقی مصنفین نے اگر چہ کوشش تو بہت کی ہے مگر ان کی کتب میں بعض ضعیف احادیث بھی درج ہو گئی ہیں۔ اگر چہ بخاری اور مسلم کی صرف چندروایات پر متن اور درایت کے اعتبار سے تنقید کی گئی ہے مگر ان کی اسناد کے معاملے میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

# احکام کی احادیث پر مشتمل کتب

یہ وہ کتب ہیں جن میں مصنفین نے یہ کوشش کی ہے کہ صرف دین کے احکام سے متعلق احادیث اکٹھی کی جائیں۔ ان کتب کو فقہ کی کتب کے ابواب پر احادیث کو مرتب کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر ان میں کتاب الصلوق، کتاب الز کوق، کتاب الصوم، کتاب الحج، کتاب البیوع، کتاب الامارة وغیرہ کے تحت احادیث لائی جاتی ہیں۔

ان میں قدیم کتب کو "موطاء" کہا جاتا ہے۔ اس کی مثالیں امام مالک اور امام محمد بن حسن شیبانی کی موطاء ہیں۔ بعد کے ادوار میں ان کتب کو "سنن" کانام دے دیا گیا۔ موطاء امام مالک کی احادیث بھی بعد کی چھان بین کے بعد سند کے اعتبار سے "صحیح" کے درجے پر ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ موطاء امام مالک کو صحیح بخاری ومسلم کی ہم پلہ کتاب سمجھا جاتا ہے۔

سنن کی مثالوں میں سنن تر ذری، ابو داؤد، ابن ماجہ اور نسائی ہیں۔ یہ چاروں کتب مشہور و معروف ہیں اور دینی مدارس کے نصاب میں داخل ہیں۔ انہیں "سنن اربعہ" کہا جاتا ہے۔ ان کتب میں صحیح کے ساتھ ساتھ ضعیف احادیث بھی پائی جاتی ہیں۔ سنن کی دیگر کتابوں میں بیہقی، دار قطنی، اور دار می کی سنن شامل ہیں۔ ان میں سے بعض مصنفین جیسے امام نسائی اور امام بیہقی نے سنن کی تین تین کتابوں میں بیہقی، دار قطنی، اور دار می کی سنن شامل ہیں۔ ان میں سے بعض مصنفین جیسے امام نسائی اور امام بیہقی نے سنن کی تین تین محنف نے بہت مختلف سائز کی کتابیں لکھی ہیں۔ ان میں کبری، وسطی اور صغری شامل ہیں۔ مثال کے طور پر "سنن نسائی الکبری" میں مصنف نے بہت زیادہ احادیث جمع کی ہیں۔ اس کے بعد انہوں نے اس کا اختصار کر کے "وسطی" تیار کی اور پھر مزید اختصار کر کے "صغری" تصنیف کی

## راوی صحابی کی ترتیب پر مشتمل کتابیں

ان کتابوں کو "مند" کہا جاتا ہے۔ ان میں سب سے زیادہ مشہور مند احمد بن حنبل ہے۔ ان کتابوں کے مصنفین نے ہر صحابی سے روایت کر دہ احادیث کو ایک جگہ جمع کر دیا ہے۔ اس طریقے سے ان کی کتابوں کے ابواب صحابہ کے نام پر ہیں۔ قدیم ترین مسانید میں ابوعوانہ، ابو داؤد طیالسی، علی بن جعد، بزار، حمیدی، ابن مبارک، ابن راہویہ، شافعی، سراج، سعید بن منصور، اور سفیان بن عینیہ کی مساند شامل ہیں۔

# اساتذہ کی ترتیب پر مشتمل کتابیں

بعض مصنفین نے احادیث کی کتب کو اپنے اساتذہ کے ناموں پر مشتمل ابواب میں تقسیم کیا ہے۔ انہوں نے جس جس اساذ سے احادیث حاصل کیں،انہی کے نام سے باب قائم کر کے اپنا مجموعہ تیار کیا۔ان کتابوں کی "مجمم" کہاجا تاہے۔ان میں طبر انی کی مجمم کمیر، اوسط اور صغیر مشہور ہیں۔ابن عساکر کی مجمم نے بھی تاریخ میں شہرت پائی ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_ \_ علوم الحدیث

## احادیث و آثاریر مشتمل کتابیں

یہ ایسی کتب ہیں جن میں مصنفین نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی احادیث کے ساتھ ساتھ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے قول و فعل، واقعات اور عدالتی فیصلوں کو بھی اکٹھا کر دیاہے۔ان کتابوں میں مصنف ابن ابی شیبہ، مصنف عبدالرزاق اور بیہقی کی معرفة السنن والآثار شامل ہیں۔

#### جامع كتب

"جامع" الیی کتاب کو کہا جاتا ہے جس میں مصنف نے ہر ممکن موضوع سے متعلق احادیث اکٹھی کی ہوں۔ بخاری اور مسلم کی "الجامع الصحیح" جامع کتب کی بہترین مثال ہیں۔ ان کے علاوہ جامع ترمذی بھی صحاح ستہ میں شامل ہے۔ ترمذی کی کتاب کو بعض حضرات نے 'جامع' اور بعض نے اسنن' میں شار کیا ہے۔ ابن الا ثیر کی جامع الاصول بھی اسی اصول پر لکھی گئی ہے۔ جلال الدین سیوطی نے جمع الجوامع کے نام سے تمام دستیاب احادیث کو اکٹھا کرنے کی کوشش کی ہے جوبڑی حد تک کامیاب رہی ہے۔

اجزا

بعض حضرات نے کسی خاص موضوع پر احادیث اکٹھی کی ہیں۔ ایسے مجموعوں کو "جزء" کہا جاتا ہے۔ امام بخاری کی "الادب المفرد" اس کی مثال ہے جو خاص طور پر آداب معاشر ت سے متعلق ہے۔

#### سيرت

سیرت کی کتابوں کا موضوع رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی سوائح حیات (Biography) لکھنا ہے۔ ان میں قدیم ترین کتاب سیرت ابن اسحاق ہے۔ اس کے بعد سیرت ابن اسحاق ہے۔ اس کے بعد کثیر تعداد میں سیرت پر کتابیں لکھی جاچکی ہیں جن میں ابن جوزی کی جلاء الفہوم، ابن کثیر کی السیرة النبویہ اور ابن حزم کی جوامع السیرة نے زیادہ شہرت پائی۔ اردو اور انگریزی میں بھی سیرت پر بہت سی کتب لکھی جاچکی ہیں۔ ان کتابوں میں صحیح وضعیف ہر قسم کی روایات پائی جاتی ہیں جس کی وجہ سے یہ ضروری ہو تاہے کہ ان کی چھان بین کرکے ان پر اعتماد کیا جائے۔ اعتماد کے لحاظ سے سیرت کی کتب کا درجہ حدیث کی کتب سے کم سمجھا جاتا ہے۔

#### تاريخ

تاریخ میں طبری کی تاریخ الامم والملوک، بعد کی تمام کتابوں کاماخذہے۔اس میں تاریخ سے متعلق ہر طرح کی روایات اکٹھی کر دی گئی ہیں۔ ان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے متعلق روایات بھی شامل ہیں۔ بعد میں ابن خلدون کی تاریخ کو عالمی شہرت حاصل علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

ہوئی۔اعتماد کے لحاظ سے تاریخ کی کتب کا درجہ سیرت کی کتب سے بھی کم سمجھا جاتا ہے۔

ان تمام اقسام پر مشمل کتابیں عربی زبان میں شائع ہو چکی ہیں۔ عربی میں یہ کتب انٹر نیٹ پر بلامعاوضہ دستیاب بھی ہو چکی ہیں۔ ان میں سے صرف چند کتب کے اردو اور انگریزی ترجے ہو چکے ہیں۔ ان میں سے خاص طور پر بخاری اور مسلم کے ترجے انٹر نیٹ پر دستیاب ہیں۔ بخاری ومسلم کے علاوہ تمام کتب حدیث میں صحیح وضعیف ہر قسم کی روایات پائی جاتی ہیں۔ سیر ت و تاریخ کی کتب کامعاملہ مزید احتیاط کا تقاضہ کرتا ہے۔

ان کے علاوہ بھی احادیث سے متعلق کتب کی چندا قسام ہیں۔ انہیں ہم انشاءاللہ یونٹ 9 میں بیان کریں گے۔

#### اسائنمنط

اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کی ایک فہرست تیار سیجے۔اس فہرست میں شامل ہر کتاب کو انٹر نیٹ پر تلاش سیجے۔ہر کتاب کے عربی متن کے علاوہ اس کے انگریزی اور ار دوتر جموں کو تلاش کر کے اپنی حدیث لا ئبریری مکمل سیجے۔

# باب 10: مشهور محد ثنین کا تعارف

محد ثین کی تعداد تو بلامبالغہ لاکھوں میں ہے لیکن ان میں سے بعض حضرات ایسے ہیں جنہوں نے اس فن میں اہم ترین کارنامے سر انجام دیے ہیں۔ چونکہ اس کتاب میں بارباران کاذکر آئے گا،اس لئے ضروری ہے کہ ان کا مخضر تعارف پیش کر دیاجائے۔ یہاں ہم تمام ائمہ کاذکر نہیں کر رہے بلکہ صرف انہی کا تذکرہ کر رہے ہیں جن کے کام کا حوالہ اس کتاب میں باربار دیا گیا ہے۔ رحمۃ اللہ علیہم اجمعین

ابو حنيفه نعمان بن ثابت (80-150H/699-767CE)

آپ فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ کا اصل میدان قر آن اور حدیث کی بنیاد پر عملی زندگی کالائحہ عمل تیار کرنا تھا۔ کو فہ سے تعلق رکھتے سے متعلق رکھتے۔ سیدنا سے سے ملاقات کے باعث آپ کا شار تابعین میں ہو تا ہے۔ بہت بڑے تاجر بھی تھے۔ سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے شاگر دکے شاگر دوماد سے تعلیم حاصل کی۔ آپ کے شاگر دول میں ابویوسف اور محمد بن حسن شیبانی کو شہرت نصیب ہوئی۔ آپ کا فقہی مسلک یورے عالم اسلام میں پھیلا ہوا ہے۔

مالک بن انس (93-179H/712-795CE)

مدینہ کے مشہور امام ہیں۔ حدیث اور فقہ کے ماہر تھے۔ موطاء کے مصنف ہیں جو حدیث اور فقہ کی قدیم ترین کتاب سمجھی جاتی ہے۔

علوم اسلاميه پرو گرام \_ \_ \_ علوم الحديث www.islamic-studies.info

آپ کو بھی بادشاہ کے نقطہ نظر سے اختلاف کرنے کے باعث تشدد کاسامنا کرنا پڑا۔

عبد الله بن مبارك (797CE-181H/736)

حدیث اور فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ نے اخلا قیات، تزکیہ نفس، جہاد اور تعمیر شخصیت سے متعلق کئی کتب لکھیں۔

سفيان بن عينيه (107-198H/725-814CE)

کو فہ کے رہنے والے تھے مگر مکہ میں مقیم رہے۔ آپ کا شار اہل حجاز کے بڑے علماء میں ہو تا ہے۔ امام شافعی آپ کا تقابل امام مالک سے کیا کرتے تھے۔ کیا کرتے تھے۔

محمر بن ادريس شافعي (150-204H/767-820CE)

حدیث اور فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ کا تعلق فلسطین سے تھا۔ مکہ میں بچپن گزارا۔ مالک بن انس اور سفیان بن عینیہ کے شاگر د ہوئے۔ بغداد اور یمن میں وقت گزارا۔ آخر عمر میں سر کاری ملاز مت سے استعفی دے کر مصر میں مقیم ہوئے اور قاہرہ میں وفات پائی۔

يحي بن معين (159-233H/775-848CE)

جرح وتعدیل یعنی راویوں کو قابل اعتماد قرار دینے یانہ دینے کے فن کے امام ہیں۔ بغداد کے رہنے والے تھے۔ جرح وتعدیل کے علاوہ احادیث کے حامع بھی تھے۔

احد بن حنبل (164-241H/780-855CE)

آپ حدیث اور فقہ کے مشہور امام ہیں۔ آپ کا تعلق عراق کے دارالحکومت بغدادسے تھا۔ امام شافعی کے شاگر د ہوئے۔ اپنی جرات کے باعث باد شاہ متوکل نے انہیں شدید تشد د کانشانہ بنوایا۔ آپ کے شاگر دوں میں بخاری ومسلم شامل تھے۔

محربن اساعيل بخاري (194-256H/810-870CE)

آپ فن حدیث کے مشہور ترین امام ہیں اور اپنی کتاب صحیح بخاری کے لئے مشہور ہیں۔ از بکستان کے شہر بخارامیں پیدا ہوئے۔ بہت سے شہر ول سے احادیث اکٹھی کیں۔ صحیح کے علاوہ آپ نے فن رجال، تاریخ اور اخلا قیات سے متعلق کتابیں تصنیف کیں۔ معاصر علماء کے تعصب کے باعث آپ کو بخاراسے نکلنا پڑا۔ سمر قند میں آپ کی وفات ہوئی۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

مسلم بن حجاج (204-261H/820-875H)

آپ کا تعلق از بکستان کے شہر نیشا پورسے تھا۔ اپنے زمانے کے مشہور ترین محد ثین سے احادیث حاصل کیں جن میں احمد بن حنبل اور بخاری جیسے محد ثین شامل تھے۔ آپ" صحیح مسلم" کے مصنف ہیں جو صحیح بخاری کے بعد حدیث کا اعلی ترین مجموعہ ہے۔

ابوعيسى ترمذى (209-279H/824-892CE)

آپ حدیث کی مشہور کتاب جامع ترمذی کے مصنف ہیں۔ از بکستان کے شہر ترمذسے تعلق رکھتے تھے۔

ابن الي حاتم رازي (240-327H/854-938CE)

جرح وتعدیل کے مشہور امام ہیں۔ایران کے شہر رہے سے تعلق رکھتے تھے۔ بہت سی کتابوں کے مصنف ہیں۔

احمد بن حسين البيهقي (384-458H/994-1066CE)

حدیث کے ائمہ میں سے تھے۔ آپ کا سب سے بڑا کارنامہ "سنن الکبری" ہے جو احکام سے متعلق احادیث کے سب سے بڑے مجموعوں میں سے ایک ہے۔ آپ کا تعلق از بکستان کے علاقے نیشاپورسے تھا۔ اس کے بعد بغداد، کوفیہ اور مکہ میں بھی رہے۔

خطيب بغدادي (392-463H/1002-1071CE)

آپ علوم حدیث کو مرتب کرنے والوں میں نہایت ہی اہمیت کے حامل ہیں۔ آپ کا تعلق کوفہ کے قریب ایک گاؤں سے تھا۔ عالم اسلام کے مختلف شہروں میں علم کی تلاش میں نکلے۔ آخر میں بغداد میں رہائش اختیار کی۔ علوم حدیث میں آپ کو غیر معمولی اہمیت حاصل ہے۔

ابن عبد البر (368-464H/978-1071CE)

آپ کا تعلق اسپین میں قرطبہ سے تھا۔ اساءالر جال، حدیث اور فقہ کے امام تھے۔ موطاءمالک کی بہت بڑی شرح کے مصنف ہیں۔ صحابہ کرام رضی اللّٰہ عنہم کے سواخ حیات پر لکھی گئی "الاستیعاب" کے مصنف بھی آپ ہی ہیں۔

عبد الغني المقدسي (541-600H/1146-1203CE)

آپ کا تعلق دمشق سے ہے۔ بعد میں مصر کے شہر اسکندریہ اور ایران کے شہر اصفہان میں مقیم رہے۔ حدیث کی چھر مشہور کتابوں کے

علوم اسلاميه يرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

ر جال پر آپ نے تحقیق کر کے ایک ضخیم کتاب"الا کمال" تصنیف کی ہے۔

ابن الاثير (555-630H/1160-1230CE)

عراق کے شہر موصل میں مقیم رہے۔ علوم الحدیث میں انہوں نے غیر معمولی اضافے کئے ہیں جن میں اساءالر جال پر غیر معمولی کام شامل ہے۔ آپ کو شہرت صحابہ کرام کی زند گیوں پر لکھی گئی کتاب'اسد الغابہ" سے حاصل ہوئی۔

جلال الدين سيوطي (849-911H/1445-1505CE)

سینکڑوں کتابوں کے مصنف ہیں۔مصرکے شہر اسیوط میں پیداہوئے۔ آپ نے حدیث کی دستیاب تمام کتابوں کواکٹھاکر کے جامع الکبیر تیار کی۔علوم القر آن اور علوم الحدیث کومنظم صورت میں پیش کیا۔ بعد کے دور کے علاء میں آپ کا مقام غیر معمولی ہے۔

#### اساتنمنط

اوپر بیان کر دہ مصنفین کے حالات زندگی اور ان کی کتابیں انٹر نیٹ پر تلاش تیجیے اور انہیں اپنی الیکٹر انک لا ئبریری میں شامل تیجیے۔ اگر آپ عربی زبان سے واقفیت رکھتے ہوں توان کتابوں کا مطالعہ شر وع کر دیجیے۔ سww.islamic-studies.info سلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

حصه دوم: خبر (مدیث)

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

# يونٹ2: خبر كى اقسام

# باب 1: تاریخی معلومات کے حصول کے ذرائع

خبر کے ہم تک چہنچنے کے اعتبار سے اس کی دواقسام ہیں:

- وہ خبر کو بے شار ذرائع (طرق) سے ہم تک پہنچی ہو، متواتر کہلاتی ہے۔ حدیث کی ایک سند کو "طریق" کہتے ہیں۔اس کی جمع "طرق" ہے۔
- وہ خبر جو محدود واسطوں سے ہم تک پینی ہو، "خبر واحد" کہلاتی ہے۔ اس کی جمع "اخبار احاد" ہے۔ [بیہ محدود واسطے ایک یا ایک سے زائد ہو سکتے ہیں۔ اگر بیر ایک سے زائد بھی ہوں تب بھی بیہ فن حدیث کی اصطلاح میں خبر واحد ہی کہلاتی ہے۔]

ان دونوں کی مزید اقسام اور دیگر تفاصیل ہم انشاء اللہ عنقریب بیان کریں گے۔پہلے ہم متواتر کی بحث کرتے ہیں۔

تاریخ میں کسی بھی قسم کی معلومات (Information)، خواہ وہ مذہبی ہوں یانہ ہوں، کو دوسرے لوگوں اور اگلی نسلوں تک منتقل کرنے کے بنیادی طور پر دوطریقے استعال ہوئے ہیں۔ ان میں سے ایک طریقے کو تواتر اور دوسرے کو خبر واحد کہا جاتا ہے۔ تواتر سے مرادوہ طریقہ ہے جس کے مطابق کسی خبر کو ہر دور میں اتنے زیادہ افراد بیان کرتے ہوں کہ اس کے بارے میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہ رہے۔ اس کے برعکس خبر واحد وہ طریقہ ہے جس کے مطابق کسی خبر کوایک دویا چند افراد بیان کرتے ہوں اور ان کے بیان میں غلطی یا شک وشبہ کی گنجائش باقی رہ جائے۔

تواتر کی مثال یوں پیش کی جاسکتی ہے کہ امریکہ میں گیارہ ستمبر 2001 کوورلڈٹریڈ سنٹر تباہ ہو گیا۔ یہ واقعہ رونماہوتے ہی اس کی خبر دنیا بھر کے ٹی وی چینلز، اخبارات اور انٹر نیٹ کے ذریعے دنیا بھر میں پھیل گئی۔اس واقعے کو موقع پر جاکر ہزاروں افراد نے دیکھا اور بیان کر دیا۔ اس معاملے میں دنیا بھر میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں ہے کہ یہ واقعہ رونما ہواتھا کیونکہ اس میں کسی شک وشبہ کی گنجاکش نہیں ہے

اب سے پندرہ بیں برس تک کے بعداس واقعے کو دنیا بھر کے اربوں افراد اپنی آنے والی نسل کو سنائیں گے، اس واقعے کے بارے مضامین لکھے جاتے رہیں گے، ویڈیو فلمیں دیکھی جاتی رہیں گی اور اس کا تذکرہ ہو تا رہے گا۔ ہمارے بعد والی نسل کے افراد انہی طریقوں سے ان معلومات کو اپنے سے اگلی نسل میں منتقل کریں گے اور یہ سلسلہ جاری رہے گا۔ اب سے کئی صدیاں بعد بھی اس بات میں کوئی شک وشبہ موجود نہیں ہو گا کہ 11 ستمبر 2001 کو نیویارک میں ورلڈٹریڈ سنٹر جہازوں کے گلر اؤسے تباہ ہو گئے تھے۔ یہ یورا

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

پراسیس" تواتر" کاعمل کہلا تاہے۔

اس ذریعے سے حاصل ہونے والی معلومات حتی اور قطعی ہوتی ہیں اور ان کے بارے میں کسی شک و شبیح کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی۔ چانچہ ہم لوگ پوری قطعیت کے ساتھ میہ کہہ سکتے ہیں کہ 1947 میں ہر صغیر آزاد ہوا تھا، 1857 میں ہر صغیر میں جنگ آزادی ہوئی تھی، چانچہ ہم لوگ پوری قطعیت کے ساتھ میہ کہہ سکتے ہیں کہ حومت کرتا تھا، پانچ سوسال پہلے کو کمبس نے امریکہ دریافت کیا، آٹھ سوسال پہلے صاح الدین ایوبی نے صلیعی جنگیں لڑی تھیں، ساڑھے تیرہ سوسال پہلے سانحہ کر بلاو قوع پذیر ہوا تھا، ساڑھے چودہ سوسال قبل عرب میں محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بعث ہوئی تھی اور آپ کے بعد آپ کے صحابہ رضی اللہ عنہم نے اس وقت کی مہذب دنیا کا میں محمد رسول اللہ صلی اللہ عنہم نے اس وقت کی مہذب دنیا کا بڑا حصہ فیج کر لیا تھا، دوہز ارسال پہلے فلسطین میں سیدنا میں علیہ الصلوۃ والسلام نے دین حق کا علم بلند کیا تھا، چار ہز ارسال قبل سیدنا ابراہیم علیہ الصلوۃ والسلام کے دمانے میں زمین پر آنے والا فرعون سمندر میں غرق ہوگیا تھا، ساڑھے چار ہز ارسال پہلے سیدنا ابراہیم علیہ الصلوۃ والسلام کے ذمانے میں زمین پر آیک واللہ اسے بھی کہیں پہلے سیدنانوح علیہ الصلوۃ والسلام کے زمانے میں زمین پر آیک بہت بڑ اسیلاب آیا تھا۔ یہ وہ معلومات ہیں، جن کا کوئی ذی عقل اپنے ہوش و حواس میں رہتے ہوئے انکار نہیں کر سکتا۔ اگر کوئی ان حقائق کا انکار کر تاہو تو وہ سورج کے روشن ہونے ، دن اور رات کی تبدیل ہونے اور زمین کے گول ہونے کا بھی انکار کر سکتا ہے۔

ہمارے علمی ذخیرے میں الی بہت ہی معلومات ہیں جو تواتر کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں اور ان کے بارے میں کوئی شک وشبہ نہیں کیا جاسکتا۔ ایساضر ور ہو سکتا ہے کہ بعض معلومات کے منتقل کرنے کا سلسلہ اگلی نسلوں میں پہنچ کر کسی وجہ سے منقطع ہو جائے اور یہ تواتر ٹوٹ جائے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے بادشا ہوں کے وجود اور زمانوں کے بارے میں تاریخ میں اختلاف پایاجا تا ہے کیونکہ ان معلومات کی اتنی اہمیت نہ تھی کہ کوئی انہیں محفوظ رکھنے کا اہتمام کرتا۔ اس کے برعکس انبیاء کرام علیہم الصلوة والسلام اور بعض دیگر مذاہب کے بانیوں کے بہت سے واقعات تواتر کے ساتھ منتقل ہوتے چلے آرہے ہیں کیونکہ ان کی اہمیت کے پیش نظر انہیں محفوظ رکھنے کا بھر پور اہتمام کیا گیا تھا۔ یہی اہتمام تواتر کہلا تا ہے۔

تاریخ میں بہت سی معلومات ہمیں خبر واحد (ایک دوافراد کی دی ہوئی خبر) کی صورت میں بھی ملتی ہیں۔اس کی مثال ہے ہے کہ ورلڈ ٹریڈ سنٹر کی تباہی کا منظر کسی عینی شاہد نے دیکھا۔ اس نے اپنے ذہن میں موجو د تفصیلات کو کسی دوسرے تک منتقل کر دیا۔ دوسرے شخص نے ان معلومات کو تیسرے تک، تیسرے نے چو تھے تک اور چو تھے نے پانچویں شخص تک منتقل کر دیا اور بیہ سلسلہ چاتا رہا۔ ان معلومات میں اس قسم کی باتیں ہو سکتی ہیں کہ اس نے جہازوں کے فکر انے سے پہلے کسی شخص کو مشکوک انداز میں اس عمارت سے نکل کر بھاگتے ہوئے دیکھا تھا، سب سے پہلے 77 ویں منزل تباہ ہوئی تھی، پچاسویں منزل پر موجود فلال شخص کس طرح زندہ بچا وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔ ورلڈ ٹریڈ سنٹر کا تباہ ہونا تو تو اتر سے ثابت ہے لیکن اس کی جزوی تفصیلات خبر واحد سے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی واقعے کے بارے میں مختلف اخبارات کی خبر وں میں جزوی سافرق پایا جاتا ہے کیونکہ اس کی بنیاد ایک دو انسانوں کے مشاہدے اور یادر کھنے پر ہوتی ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

انسان کی یہ نفسیات ہوتی ہے کہ وہ کسی بھی واقعے کے ہر پہلو کو جزوی تفصیلات کی حد تک یاد نہیں رکھتا۔ انسان کی یہ فطرت ہے کہ وہ کسی بھی واقعے کو اپنے خیالات، نظریات، دلچ پیوں اور تعصبات کی عینک سے دیکھتا ہے۔ مثلاً اگر کسی جگہ کوئی قتل کا واقعہ ہو جائے تو ہم دیکھتے ہیں کہ ایک گواہ تو پوری تفصیل سے بیان نہیں کر دیکھتے ہیں کہ ایک گواہ تو پوری تفصیل سے بیان نہیں کر پاتا کیونکہ اس طریقے میں اس کی دلچ پی نہیں ہوتی اور وہ اسے مناسب حد تک نوٹ نہیں کر پایا ہو تا۔ اس کے بر عکس دوسرا گواہ قاتل کے حلیے کو توزیادہ تفصیل سے نوٹ نہیں کر تالیکن قتل کرنے کے انداز میں بیان کر دیتا ہے کیونکہ اس کی دلچ پی اسی میں ہوتی ہے۔

اسی طریقے سے اگر اس واقعے کو کوئی ایسا شخص بھی دیکھ رہا ہو جواسلے میں بڑی دلچیسی رکھتا ہو تو وہ باقی چیزوں کی نسبت آلہ قتل کی جزئیات کوبڑی تفصیل سے بیان کر دے گا۔ ایسا بھی ممکن ہے کہ کسی شخص نے قاتل کو پہچان لیا ہولیکن وہ کسی ذاتی مفادیا خوف کی وجہ سے اس کے بارے میں غلط معلومات فراہم کر دے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی واقعے کو بیان کرنے والوں میں تفصیلات کے بارے میں گھے نہ کچھ نہ کچھ اختلاف رونما ہو ہی جاتا ہے۔

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ ہمارے اخبارات کسی بھی بڑے واقعے کی جب رپورٹنگ کرتے ہیں توان میں اس کے بارے میں بعض تفصیلات میں اختلاف موجود ہو تاہے۔ کسی حادثے میں صورت میں مرنے والے یازخمی ہونے والوں کی تعداد کیا تھی، حادثے میں قصور کسی کا تھا، جیسے معاملات میں اخباری رپورٹرز کے بیانات کے فرق کی وجہ سے مختلف اخبارات مختلف معلومات دیتے ہیں جبکہ اس بات پر سب کا اتفاق ہو تاہے کہ بیہ واقعہ رونما ہوا ہے۔

یہ چیز بھی عام مشاہدے میں دیکھنے میں آتی ہے کہ ایک شخص دوسرے کے سامنے واقعے کو بالکل درست بیان کر دیتا ہے لیکن دوسر ا تیسرے کے سامنے بیان کرتے وقت اپنے کسی مفاد کے تحت، یا پھر محض غفلت ولا پر واہی کی وجہ سے اس میں پچھ کمی بیشی بھی کر دیتا ہے۔ آپ نے وہ کھیل کھیلا یا پھر دیکھا ضرور ہو گا جس میں ایک فر دکو کوئی جملہ بتایا جاتا ہے اور اس نے اسے اپنے ساتھی کے کان میں بتانا ہو تا ہے۔ بہت سے ساتھیوں سے گزر کر جب وہی جملہ آخری فر دسے پوچھا جاتا ہے تواس کا جواب اصل جملے سے خاصا مختلف ہو تا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ تاریخ میں تواتر سے حاصل ہونے والی معلومات سوفیصد قطعی اور یقینی (Confirm) ہوتی ہیں اور ان میں کسی قسم کے اختلاف کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی۔ اس کے برعکس خبر واحد سے حاصل ہونے والی معلومات سوفیصد یقین کے درجے پر نہیں پہنچتیں بلکہ ان میں کسی نہ کسی حد تک شک وشبہ پایا جاتا ہے۔ اس شک وشبہ کو تحقیق کے طریقوں سے کم از کم سطح پر لایا جاسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محد ثین نے اصول حدیث کا فن ایجاد کیا تا کہ خبر واحد سے حاصل کر دہ معلومات کو پر کھا جا سکے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

#### سوالات

• اوپر بیان کر دہ مثالوں کے علاوہ کسی بھی قسم کی ایس تاریخی معلومات کی مثال بیان کیجیے جو ہم تک تواتر سے پہنچی ہوں۔

• مختلف افراد کی دی گئی خبروں میں فرق کیوں واقع ہو جاتاہے۔

# باب 2: خبر متواتر

#### متواتر کی تعریف

لغوی اعتبار سے "متواتر"، "تواتر" سے نکلاہے اور اس کا اسم فاعل ہے۔ تواتر کا مطلب ہو تاہے کسی چیز کا مسلسل اور لگا تار ہونا۔ جیسا کہ کہاجا تاہے "متواتر بارش ہوتی رہی" یعنی کہ بارش مسلسل اور لگا تار ہور ہی ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں متواتر وہ حدیث ہوگی جس کے بیان کرنے والے اتنی کثیر تعداد میں ہیں کہ ان کا جھوٹ پر متفق ہونانا ممکن ہے۔ اس کا مطلب میہ ہے کہ متواتر وہ حدیث ہوگی جس کی روایت ہر طقہ کے افراد اتنی کثیر تعداد میں کر رہے ہوں کہ یہ بات عقلاً ناممکن ہو کہ انہوں نے کسی غلط یا جھوٹی بات پر اتفاق رائے کر لیا ہوگا۔ (طقہ سے مر ادایک دور اور ایک نسل کے لوگ ہیں۔ ایک استاذ کے تمام شاگر دوں کو ایک طبقہ کہا جاتا ہے۔)

## متواتر کی شرائط

اس تعریف سے بیہ واضح ہو گیاہے کہ کوئی خبر اس وقت تک متواتر نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس میں بیہ چار شر ائط نہ پائی جاتی ہوں۔

- اسے روایت کرنے والے کثیر تعداد میں ہوں۔ اس بات میں اختلاف رائے ہے کہ کم از کم کتنے افراد کو کثیر تعداد کہا جائے گا؟ اہل علم نے کم از کم "دس" افراد ہونے کوتر جیج دی ہے۔ (تدریب الراوی، ج2، ص177)
  - (اب سے لے کررسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک) ہر نسل، طبقے اور ہر زمانے میں راویوں کی تعداد کثیر ہو۔
- ان افراد کا جھوٹی بات پر اکٹھا ہو جانا عقلاً ناممکن ہو۔ (یہ اس وقت ہی ہو گا جب یہ راوی مختلف شہر، جنس، مذہب وغیرہ سے تعلق رکھتے ہوں۔ اس کے بغیر ہو سکتا ہے کہ راوی کثیر ہوں لیکن خبر متواتر ہو جائے۔)
- اس خبر کو وہ ایک حسی مشاہدے کے طور پر بیان کریں لیعنی یہ کہیں کہ "ہم نے یہ دیکھا ہے۔۔۔۔"، "ہم نے یہ سنا ہے ۔۔۔۔"، "ہم نے اسے چھوا ہے۔۔۔۔"۔ "۔اگر وہ محض اپنی عقل سے قیاس آرائی کررہے ہوں گے جیسا کہ لوگوں نے دنیا کے

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

#### آغاز (یا مختلف جانوروں کے ارتقاء) سے متعلق کی ہیں توبیہ خبر متواتر نہ ہو گ۔

نوٹ: ان شر اکط کی وجہ یہ ہے کہ ایک نقطہ نظر کے ماننے والے با قاعدہ پلاننگ کر کے کسی بات کا پر و پیگینڈہ کر سکتے ہیں لیکن اگر مختلف نقطہ ہائے نظر کے حاملین ایک ہی بات کر رہے ہوں تو پھریہ امر محال ہو جائے گا۔

#### متواتر كاحكم

خبر متواتر سے قطعی اور یقینی علم حاصل ہوتا ہے۔ یہ اتنایقین علم ہوتا ہے کہ اس کی وجہ سے انسان مجبور ہو جاتا ہے کہ وہ اس خبر کی اسی طرح تصدیق میں کوئی تر دو نہیں ہونا چاہیے۔ خبر متواتر الیم طرح تصدیق میں کوئی تر دو نہیں ہونا چاہیے۔ خبر متواتر الیم ہوتی ہے اور ہر خبر متواتر کولاز ما قبول کیا جاتا ہے۔ اس کے راویوں کی چھان بین کی ضرورت بھی نہیں ہوتی (کیونکہ وہ اسے زیادہ اور متنوع اور مختلف (Diversified) ہیں کہ ان کا جھوٹ پر اکٹھے ہونانا ممکن ہے۔)

#### متواتر كى اقسام

خبر متواتر کی دواقسام ہیں، لفظی اور معنوی۔

- متواتر لفظی وہ خبر ہوتی ہے جس کے الفاظ اور معانی دونوں ہی تواتر سے منتقل کئے گئے ہوں۔اس کی مثال میہ حدیث ہے،"جس نے جان بوجھ کر مجھ (یعنی رسول اللہ) سے جھوٹی بات منسوب کی،وہ اپناٹھکانہ جہنم میں بنالے۔"اسے ستر سے زائد صحابہ نے روایت کیاہے۔
- متواتر معنوی وہ خبر ہوتی ہے جس کے الفاظ تواتر سے نہ منتقل نہ کئے گئے ہوں لیکن معنی تواتر سے منتقل کیا گیا ہو۔ اس کی مثال دعامیں ہاتھ اٹھانا ہے۔ اس معاملے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے سوسے زائد احادیث روایت کی گئی ہیں اور ان سب میں ہیہ ہے کہ آپ نے دعا کے وقت ہاتھ اٹھائے لیکن یہ بات مختلف الفاظ میں بیان کی گئی ہے۔ کسی ایک جملے کو لفظاً تواتر حاصل نہیں ہے لیکن مختلف طرق (سند کے سلسلوں) کو اکٹھا کرنے سے معنوی تواتر حاصل ہو جاتا ہے۔ (تدریب الراوی، عرص 180)

#### متواتر كاوجود

اس میں کوئی شک نہیں کہ متواتر احادیث پائی جاتی ہیں جیسا کہ حوض، موزوں پر مسح کرنے، نماز میں ہاتھ اٹھانے، حدیث کو آگے پہنچانے، والی احادیث اور ان کے علاوہ دیگر۔ لیکن اگر ہم اخبار آحاد کی تعداد کو دیکھیں تو اس کے مقابلے میں متواتر احادیث کی تعداد بہر حال بہت کم ہے۔ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

#### متواترہے متعلق مشہور تصانیف

اہل علم نے متواتر احادیث کو جمع کرنے کی کوششیں کی ہیں اور اس ضمن میں مستقل تصانیف کی ہیں تا کہ ایک طالب علم کے لئے ان کی طرف رجوع کرنا آسان ہو۔ان میں یہ تصانیف شامل ہیں:

- الازهار المتناثره في الاخبار المتواتره: يه جلال الدين سيوطي كي تصنيف ہے۔ يه كتاب ابواب ميں تقسيم شده ہے۔
  - قطف الازهار: يه بھی سيوطی کی کتاب ہے۔اس میں انہوں نے پہلی کتاب کی تلخيص کی ہے۔
    - نظم المتناثر من الحديث المتواتر: اس كے مصنف محمد بن جعفر الكتاني ہيں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- متواتر لفظی اور معنوی میں فرق بیان کیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے اپنی الیکٹر انک لائبریری میں شامل کیجیے۔

# باب 3: خبر واحد

## خبر واحد کی تعریف

لغوی اعتبار سے "واحد" کامطلب ہے ایک۔ خبر واحدوہ خبر ہے جوایک شخص نے روایت کی ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں خبر واحدوہ خبر ہے جس میں تواتر کی شروط جمع نہ ہوں(خواہ اس کے روایت کرنے والے ایک سے زیادہ ہی کیوں نہ ہوں۔) (نزہۃ النظر ص 26)

#### خبر واحد كاحكم

خبر واحد سے غیریقینی (ظنی) علم حاصل ہو تاہے۔اس کامطلب میہ ہے کہ اس علم پر بحث واستدلال کی گنجائش ہوتی ہے۔

## خبر واحدكى اقسام

خبر واحد کی طرق (اسناد) کی تعداد کے اعتبار سے تین اقسام ہیں:

- مشهور
- 7.'9 •
- غريب

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحدیث

ہم ان میں سے ہر ایک پر مشقل بحث کریں گے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- متواتر اور خبر واحد میں فرق بیان سیجیے۔
  - خبر واحد کی پانچ اقسام کے نام لکھے۔

# باب 4: خبر مشهور

### خبر مشهور کی تعریف

لغوی اعتبار سے "مشہور" شہرت کا اسم مفعول ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ جو چیز ظاہر اور مشہور ہو جائے۔ اس کو ظاہر ہونے کے باعث مشہور کہا جاتا ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں "خبر مشہور" الیی خبر کو کہتے ہیں جسے ہر دور میں کم از کم تین افراد نے روایت کیا ہواگر چید بیہ حد تواتر تک نہ پہنچی ہو۔

# خبر مشہور کی مثال

یہ حدیث مشہور ہے کہ"اللہ تعالی علم کو ویسے ہی لو گوں کے سینوں سے غائب نہیں کر دیتا بلکہ وہ اہل علم کو اس دنیاسے اٹھالیتا ہے یہاں تک کہ کوئی (صحیح) عالم باقی نہیں رہ جاتا۔لوگ اپنے جاہل سر داروں کے پاس جاکر سوال پوچھتے ہیں اور وہ بغیر علم کے انہیں فتوی دے کر انہیں گمر اہ کر دیتے ہیں۔" (بخاری، مسلم، ترفدی، ابن ماجہ، احمہ)

#### خبر مستفيض اور خبر مشهور

لغوى اعتبار سے "مستفیض" استفاض سے نکلاہے جو خود "فاض" سے مشتق ہے۔ اس کا معنی ہے کسی چیز جیسے پانی کا پھیلنا۔ اصطلاحی مفہوم میں اس کے تین معنی ہیں۔

- پیمشهور کامتر ادف ہے۔
- یہ مشہور کی نسبت زیادہ مخصوص اور متعین ہے۔اس کی وجہ رہے کہ مستفیض کی شرط رہے ہے کہ اس کی اسناد برابر ہوں جب کہ مشہور میں بیہ شرط نہیں ہے۔
  - ہیمشہور کی نسبت زیادہ عام ہے۔ یہ دوسری رائے کے مخالف نقطہ نظر ہے۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

#### غير اصطلاحي معنى ميں خبر مشہور

غیر اصطلاحی معنی میں مشہورایسی خبر کو کہتے ہیں جو کہ لو گوں کی زبان پر عام ہو جائے اگر چہ وہ قابل اعتبار نہ بھی ہو۔اس میں وہ خبریں بھی شامل ہیں جن کی ایک یا لیک سے زیادہ سند بھی نہ ہو ،اور نہ ہی اس کی سند اپنی اصل میں یائی جائے۔

#### غير اصطلاحی خبر مشہور کی اقسام

غير اصطلاحی خبر مشهور کی متعد دا قسام ہیں:

- حدیث کے ماہرین میں مشہور خبر: اس کی مثال سیرناانس رضی اللہ عنہ کی وہ روایت ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ایک مہینہ رکوع کے بعد رعل اور ذکوان کے بارے میں دعائے ضرر فرمائی۔ (بخاری، مسلم)
- حدیث کے ماہرین، عام علاء اور عوام میں مشہور خبر: اس کی مثال سے حدیث ہے کہ، "مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسر امسلمان محفوظ رہے۔" (بخاری، مسلم)
- فقہ کے ماہرین میں مشہور خبر: اس کی مثال ہے حدیث ہے کہ "حلال کاموں میں اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ ناپسندیدہ کام طلاق ہے۔" (متدرک حاکم)
- اصول فقہ کے ماہرین میں مشہور خبر: اس کی مثال وہ حدیث ہے کہ "میری امت سے غلطی اور بھول چوک کی صورت میں کئے گئے ناپیندیدہ کام پر مواخذہ نہ ہو گا۔"اسے ابن حبان اور حاکم نے صحیح قرار دیاہے۔
- نحو کے ماہرین میں مشہور خبر: جیسے "صہیب کتنا اچھا بندہ ہے۔اگر وہ اللہ سے نہ ڈرتا ہو تا تواس کی نافر مانی کرتا۔" یہ ایک بے اصل حدیث ہے۔
- عام لوگوں میں مشہور خبر: جیسے "جلدی شیطان کی طرف سے ہوتی ہے۔" اسے ترمذی نے اپنی کتاب میں درج کیا اور اسے حسن قرار دیا۔

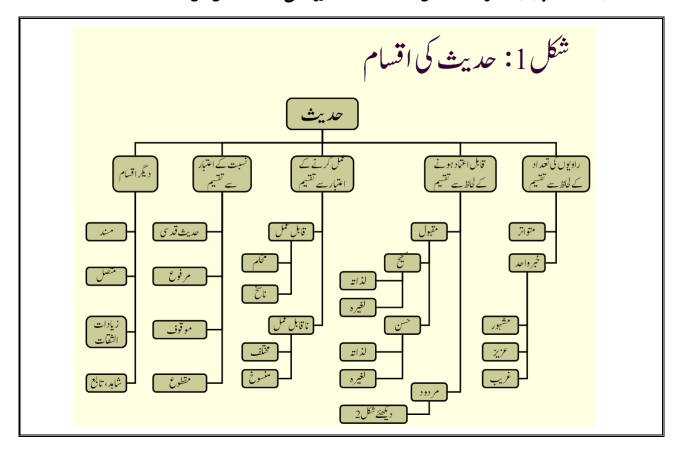
# خبر مشهور کا تھم

خبر مشہور خواہ وہ اصطلاحی معنیٰ میں ہویانہ ہو، صحیح یاغیر صحیح ہوسکتی ہے۔اس میں صحیح،حسن،ضعیف اور موضوع احادیث سب کی سب پائی جائیں گی۔اگر اصطلاحی معنیٰ میں مشہور حدیث، صحیح ہوتو پھر اس کی شہرت کی خصوصیت کی بنیاد پر اسے عزیز اور غریب قسم کی احادیث پرترجیح دی جائے گی۔ www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحدیث

#### خبر مشهورسے متعلق اہم تصانیف

غیر اصطلاحی معنی میں مشہور احادیث پر کئی کتب تصنیف کی گئی ہیں جن میں سے کچھ یہ ہیں:

- امام سخاوى كى المقاصد الحسنة فيما اشتهر على الألسنة
- عجلوني كي كشف الخفاء ومزيل الإلباس فيما اشتهر من الحديث على السنة الناس
- ابن الدينج الشيباني كي تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على ألسنة الناس من الحديث



#### سوالات اور اسائتمنٹ

- خبر مشہور کی تعریف تیجیے اور اس کا حکم بیان تیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے اپنی الیکٹر انک لائبریری میں شامل کیجیے۔

www.islamic-studies.info

# باب 5: خبر عزيز

## خبر عزيز كي تعريف

لغوی اعتبار سے یہ یا تو "عَرِّیْکِرِو" سے صفت مشبہ ہے جس کا مطلب ہے قلیل ہونا یا پھر یہ "عَرَیْکُرُو" سے صفت مشبہ ہے جس کا معنی ہے قوی اور طاقتور ہونا۔ اسے بیہ نام اس کے قلیل اور نادر ہونے کے باعث دیا گیا ہے۔ یہ ایس حدیث ہے جو کسی اور سند کے باعث قوت پکر تی ہے (لیکن بذات خودیہ ایک ایس روایت ہوتی ہے جس کے راوی کم ہوتے ہیں۔)

#### تعريف كي وضاحت

الیں حدیث کو "عزیز" کہا جاتا ہے جس کی روایت ہر دور میں دویا دوسے کم افراد کررہے ہوں۔ یہ ممکن ہے کسی دور میں اس کے راوی تین یا تین سے زائد بھی ہو جائیں لیکن کسی ایک دور میں اس کے راویوں کی تعداد کا دوسے کم ہو جاناضر وری ہے کیونکہ (تعریف متعین کرنے میں) کم طبقات کا اعتبار کیا جائے گا۔ یہ وہ تعریف ہے جو قابل ترجیج ہے جیسا کہ حافظ ابن حجرنے (شرح نخبہ میں) لکھا ہے۔ بعض اہل علم کے نزدیک عزیز دویا تین افراد کی روایت کو کہتے ہیں۔ یہ لوگ بعض صور توں میں مشہور اور عزیز کے مابین فرق نہیں کرتے۔

## خبر عزيز كي مثاليں

حبیبا که شیخین (امام بخاری و مسلم رحمهماالله) نے سیر ناانس رضی الله عنه سے اور امام بخاری نے سیر ناابو ہریرہ رضی الله عنه سے روایت کیا که رسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے فرمایا: "تم میں سے کوئی بھی اس وقت تک صاحب ایمان نہیں ہو سکتا جب تک که وہ مجھ سے ایپ والدین، اولا داور تمام انسانوں سے زیادہ محبت نه کرنے گے۔" (بخاری، مسلم)

اس حدیث کوسیدناانس رضی الله عنه سے قیادہ اور عبد العزیز بن صهیب نے روایت کیا۔ اس کے بعد قیادہ سے اس حدیث کوشعبہ اور سعید نے روایت کیا جبکہ عبد العزیز بن صهیب سے اساعیل بن علیہ اور عبد الوارث نے روایت کیا۔ ان میں سے ہر ایک سے پھر بہت سے افراد نے روایت کیا۔

## خبر عزيزسے متعلق اہم تصانیف

اہل علم نے خاص طور پر خبر عزیز سے متعلق کوئی کتاب نہیں لکھی۔اس کی وجہ ظاہر ہے کہ چونکہ ایسی احادیث بہت قلیل تعداد میں ہیں اور انہیں الگ سے لکھنے کا کوئی فائدہ بھی نہ تھا،اس وجہ سے ایسانہیں کیا گیا۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- خبر عزیز اور مشہور میں کیا فرق ہے؟
  - خبر عزيز كاحكم بيان تيجيه

# باب 6: خبر غریب (اکیلے شخص کی خبر)

### خبر غریب کی تعریف

لغوی اعتبار سے یہ صفت مشبہ ہے اور اس کا معنی ہے ایسا منفر دشخص جو اپنے اقرباسے بھی دور ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں اس کا مطلب ہے ایسی روایت جو کسی ایک شخص کی ہو اور وہ اپنی روایت میں منفر دہو۔ [عربی میں "غربت" کا معنی ہو تاہے تنہائی۔ یہ اردو کے لفظ غربت سے مختلف معنوں میں استعال ہو تاہے۔]

#### تعريف كي وضاحت

الیی حدیث کو "غریب" کہاجاتا ہے جس کی روایت ہر دور میں ایک ہی شخص کر رہا ہو۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ چند ادوار یاصرف ایک ہی دور میں ایک سے ذائد افراد بھی اس کی روایت کر رہے ہوں تواس میں کوئی حرج نہیں بلکہ اس کی روایت ایک ہی شخص نے کی ہے۔ نہیں بلکہ اس دور کا اعتبار کیاجائے گاجس میں اس کی روایت صرف ایک ہی شخص نے کی ہے۔

#### خبر غريب كادوسرانام

بہت سے اہل علم "خبر غریب" کا دوسر انام "خبر الفرد" بھی بیان کرتے ہیں کیونکہ یہ دونوں متر ادف الفاظ ہیں۔ بعض علاءان دونوں کے در میان فرق کرتے ہیں اور ان دونوں کو الگ الگ اقسام شار کرتے ہیں لیکن حافظ ابن حجر عسقلانی (وفات 852ھ) انہیں لغوی اور اصطلاحی معنی میں ایک ہی متر ادف قرار دیتے ہیں۔ ہاں وہ یہ ضرور کہتے ہیں کہ، "اہل اصطلاح نے کثرت استعال اور قلت استعال کی بنیاد پر ان دونوں قسم کی احادیث میں فرق کیا ہے، وہ لوگ "فرد"، "فرد مطلق" کو قرار دیتے ہیں جبکہ غریب سے اکثر اہل علم "فرد النسبی" مراد لیتے ہیں۔ (نزہت النظر ص 28)

# خبر غریب کی اقسام

خرغریب کی انفرادیت کی بنیاد پر دواقسام ہیں: غریب مطلق اور غریب نسبی:

• "غریب مطلق" یا" فرد مطلق" ایسی حدیث کو کہا جاتا ہے جس کی سند کی ابتدا (بیغی صحابی) ہی میں انفرادیت پائی جاتی ہو

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

(یعنی اسے ایک صحابی روایت کر رہا ہو۔) اس کی مثال میہ حدیث ہے"اعمال کا دارومدار نیتوں پر ہے۔" میہ حدیث صرف سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ یہ انفرادیت سند کے آخر تک بر قرار رہتی ہے کہ ہر دور میں اس حدیث کو روایت کرنے والا ایک شخص ہی ہوتا ہے۔ (بخاری، مسلم)

• "غریب نسی" یا" فرد نسی" ایسی حدیث کو کہا جاتا ہے جس کو اصل میں زیادہ صحابہ نے روایت کیا ہو لیکن بعد میں اس کو
روایت کرنے والا اکیلارہ گیا ہو۔ اس کی مثال یہ حدیث ہے کہ "مالک، زہری سے اور وہ سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے روایت
کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم مکہ میں داخل ہوئے تو آپ کے سر مبارک پر خود (Helmet) تھا۔" اس
حدیث کی روایت میں امام مالک، زہری سے روایت کرنے میں اکیلے ہیں۔ اس قشم کی حدیث کو "غریب نسبی" اس وجہ سے کہا
جاتا ہے کہ اس میں اکیلا بن کسی متعین شخص کی نسبت سے پیدا ہوتا ہے۔ (بخاری، مسلم)

# غریب نسبی کی ذیلی اقسام

غریب نسبی میں اکیلے پن کے اعتبار سے متعد د اقسام پائی جاتی ہیں۔ اس قشم کی حدیث میں اکیلا پن مطلق (یعنی صحابی کی وجہ سے نہیں ہے) بلکہ اس میں اکیلا پن بعد میں کسی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔اس کی اقسام یہ ہیں:

- ثقه (قابل اعتماد) شخص کے اکیلا ہونے کے باعث حدیث کی انفرادیت: جیسے کہا جائے کہ "اس حدیث کو سوائے فلال کے کسی اور ثقه شخص نے روایت نہیں کیا۔"
- کسی متعین راوی کے دو سرے متعین راوی سے اکیلے روایت کرنے کے باعث حدیث کی انفرادیت: حبیبا کہ کہا جائے "اس حدیث کو صرف فلاں ہی نے فلاں سے روایت کیا۔ "
- کسی شہر یاملک کی وجہ سے حدیث کی انفرادیت: جیسا کہ کہاجائے "اس حدیث کو صرف اہل مکہ نے یاصرف اہل شام ہی نے روایت کیا۔ "
- کسی شہر یا ملک کے راویوں کے کسی دوسرے شہر یا ملک کے راویوں سے روایت کرنے کی وجہ سے حدیث کی انفرادیت: جیسا کہ کہا جائے کہ "اس حدیث کو صرف اہل بھر ہی اہل مدینہ سے روایت کرتے ہیں یا پھر صرف اہل شام ہی اہل حجاز سے روایت کرتے ہیں یا پھر صرف اہل شام ہی اہل حجاز سے روایت کرتے ہیں۔"

# غریب احادیث کی دوسری تقسیم

حدیث کے سندیامتن کے اکیلے بن کے اعتبار سے غریب حدیث کی دواقسام ہیں:

• متن اور سند دونول کے اعتبار سے غریب حدیث: بیروہ حدیث ہے جس کے متن کی روایت کرنے والا فر د صرف ایک ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

• صرف سند کے اعتبار سے غریب حدیث: یہ وہ حدیث ہے جس کا متن تو کثیر صحابہ نے روایت کیا ہو البتہ اس کی سند ہر صحابی سے اکیلے اکیلے روایت کی گئی ہو۔ اس کے بارے میں امام تر مذی کہتے ہیں کہ "یہ اس (یعنی سند کے) پہلو سے غریب حدیث ہے۔ "

# غريب احاديث كهال پائى جاتى بين؟

ان كتب مين غريب احاديث كثرت سے يائى جاتى ہيں:

- مسند بزاز
- طبرانی کی مجم الاوسط

### غریب احادیث سے متعلق مشہور تصانیف

غریب حدیث کے موضوع پریہ کتابیں لکھی گئی ہیں:

- غوائب المالك از دار قطني
  - الأفراد ازدار قطى
- السنن التي تفرد بكل سنة منها أهل بلدة ازابوداؤدالسجساني

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- عربی میں غریب کا معنی کیاہے؟
- خبر غریب اور عزیز میں فرق بیان کیھے۔

اوپر بیان کر دہ کتب حدیث کو انٹر نیٹ پر تلاش کر کے اپنی الیکٹر انک لائبریری میں شامل کیجیے۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

# يونك3: خبر مقبول

# باب 1: خبر واحد کی قوت (قابل اعتماد ہونے) کے اعتبار سے اس کی تقسیم

خبر واحد، خواہ وہ مشہور، عزیز یاغریب ہو، کواس کی قوت (یعنی قابل اعتماد ہونے) کے اعتبار سے دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- مقبول: یہ وہ خبر ہے جس کے بارے میں غالب فیصلہ ہیہ ہو کہ یہ سپچ شخص کی سپجی خبر ہے۔اس کا حکم یہ ہے کہ اسے حاصل کر کے اس پر عمل کرناچاہیے۔
- مر دود: یہ وہ خبر ہے جس کے بارے میں غالب فیصلہ یہ ہو کہ یہ سچے شخص کی سچی خبر نہیں ہے۔ اس کا حکم یہ ہے کہ اسے حاصل کرنااور اس عمل کرناضروری نہیں ہے۔

مقبول ومر دود دونوں قسم کی خبر وں کی متعد دا قسام ہیں جنہیں ہم ان شاءاللہ موجو دہ اور اگلے میں بیان کریں گے۔

## خبر مقبول کی اقسام

خبر مقبول کواس کے مختلف درجوں کی بنیاد پر دوبڑے حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: صحیح اور حسن۔اس کے بعد ان میں سے ہر ایک کو دو مزید متعدد اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے یعنی وہ جو اپنی ذات میں ہی صحیح یا حسن ہوں یا کسی دوسرے کی وجہ سے صحیح یا حسن ہوں۔ اس طرح سے خبر مقبول کو چار اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- صحیح لذاته
- صحیح لغیره
- حسن لذاته
- حسن لغيره

خبر مر دود کی اقسام کوہم اگلے یونٹ میں بیان کریں گے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

خبر مقبول اور خبر مر دود میں فرق بیان میجیے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

- فن حدیث کی اصطلاح میں لفظ مر دود کامعنیٰ کیاہے؟
  - خبر مقبول کی چارا قسام کوبیان تیجیے۔

# باب 2: صحیح حدیث(1)

## صحیح حدیث کی تعریف

لغوی مفہوم میں صحیح (یعنی صحت مند) بیار کا متضاد ہے۔ یہ لفظ جسم کی حالت کو بیان کر تاہے اور اسی معنی میں یہ حدیث کے لئے بھی استعال ہو تاہے۔

اصطلاحی مفہوم میں صحیح حدیث اس کو کہا جاتا ہے جس میں قابل اعتماد اور احادیث کو محفوظ رکھنے والاراوی اپنے جیسے قابل اعتماد اور محفوظ رکھنے والدراوی اپنے جیسے قابل اعتماد اور محفوظ رکھنے والے راوی سے کسی حدیث کو ملی ہوئی سند میں روایت کرتا ہے اور بیہ سلسلہ آخر سند تک ایسے ہی چلا جاتا ہے۔ اس حدیث میں دیگر قابل اعتماد احادیث کے خلاف کوئی بات نہیں ہوتی اور نہ ہی کوئی اور خامی پائی جاتی ہے۔

#### تعريف كي وضاحت

اس تعریف میں کھھ ایسے امور پائے جاتے ہیں جن کاموجود ہو ناحدیث کے صحیح ہونے کے لئے ضروری ہو۔وہ اموریہ ہیں:

- اتصال سند: ہر راوی اپنے سے پہلے جس راوی سے بھی حدیث کو حاصل کر رہاہے، وہ ایسابلا واسطہ (ڈائر کٹ) کر رہاہو۔ یہی معاملہ حدیث کی سند کے آخر (یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم) تک چلاگیاہو۔
- عدالة رواة: حدیث کوبیان کرنے والا ہر راوی اس وقت "عادل" قرار پائے گاجب وہ مسلمان، عاقل، بالغ ہو۔ اس میں کوئی بد کر داری نہ پائی جاتی ہواور وہ معاشرے میں قابل عزت سمجھاجا تاہو۔
- ضبط رواۃ: حدیث کو بیان کرنے والا ہر راوی حدیث کو محفوظ کرنے والا ہو۔ یہ حفاظت خواہ (اچھی یاد داشت کے سہارے) سینے میں محفوظ رکھ کرکی گئی ہویا پھر کسی کتاب یاڈائری میں احادیث کو لکھ کرکی گئی ہو۔
- عدم شذوذ: حدیث شاذنه ہو۔ شذوذ کامطلب ہے کہ حدیث میں کسی زیادہ قابل اعتماد راوی کی بیان کر دہ کسی اور صحیح حدیث کے خلاف کوئی بات نہ ہو۔
- عدم علت: حدیث میں کوئی اور علت (خامی) نه پائی جاتی ہو۔ علت کا مطلب ہے کہ حدیث بظاہر توضیح معلوم ہوتی ہولیکن اس میں کوئی مخفی خامی ایسی ہوجس کی بنیاد پر حدیث کی صحت مشکوک ہو جائے۔

www.islamic-studies.info معلوم اسلاميه پر و گرام \_ \_ \_ علوم الحديث

## صحیح حدیث کی شر ائط

تعریف کی وضاحت سے بیہ معلوم ہو گیا کہ حدیث کے صحیح ہونے کے لئے پانچ شر الطامیں اور وہ ہیں: اتصال سند، عدالت رواۃ، ضبط رواۃ،عدم شذوذاور عدم علت۔اگران میں سے ایک شرط بھی موجو دنہ ہو تواس حدیث کو صحیح نہیں کہاجا سکے گا۔

# صحيح حديث كي مثالين

حبیبا کہ امام بخاری نے اپنی کتاب" صحیح" میں حدیث نقل کی ہے: عبداللہ بن یوسف نے ہم سے حدیث بیان کی، انہوں نے کہا کہ مالک نے ابن شہاب سے، انہوں نے محمد بن جبیر بن مطعم سے، اور انہوں نے اپنے والدرضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مغرب کی نماز میں سورۃ طور تلاوت فرمائی۔ (بخاری، کتاب الاذان)

## يه حديث صحيح ہے كيونكه:

- اس کی سند متصل ہے کیونکہ ان میں سے ہر راوی نے اپنے شخ سے سن کر روایت کی ہے۔ اگر چہ اس میں لفظ "عن" کے ذریعے روایت کی گئے ہے لیکن اسے سند کا اتصال ہی سمجھا جائے گا کیونکہ اس حدیث کے راوی مالک، ابن شہاب اور ابن جبیر سب کے سب تدلیس کے مرتکب نہ سے۔ (تدلیس کا مطلب ہے کہ کوئی شخص اپنے شنخ کا نام چھپالے اور اس کی بجائے اس کے شخ کا ذکر کرے۔ چونکہ یہ دھوکا ہے اس وجہ سے تدلیس کرنے والا اگر حدیث کو "عن" کہہ کر روایت کرے تو اس کی حدیث قبول کرنے میں احتیاط برتی جاتی ہے۔)
- اس کے راوی عادل (یعنی اچھے کر دار کے) اور ضابط (یعنی حدیث کو محفوظ رکھنے والے) ہیں۔ علماء جرح و تعدیل کے نزدیک کے نزدیک ان کے اوصاف یہ ہیں: (جرح کا مطلب ہے کسی راوی کو اس کے کر داریا ضبط پر اعتراضات کی بنیاد پر ناقابل اعتماد کھہر انااور تعدیل کا مطلب ہے کہ اس کے کر داریا ضبط کی مضبوطی کے باعث اسے قابل اعتماد کھہر انا۔)
  - عبد الله بن بوسف: قابل اعتاد اور مضبوط راوی بین۔
    - مالک بن انس: حدیث کے امام اور حافظ ہیں۔
  - ابن شہاب الزہری: فقیہ اور حافظ ہیں اور ان کی بزرگی اور صلاحیت پرسب کا اتفاق ہے۔
    - محمد بن جبير: قابل اعتاد ہیں۔
      - جبير بن مطعم: صحابي بيں۔
  - پیر حدیث شاذ بھی نہیں ہے۔اس سے زیادہ مضبوط کوئی اور حدیث نہیں ہے جواس کے خلاف ہو۔

<u>www.islamic-studies.info</u>

## صحيح حديث كاحكم

صیح حدیث پر عمل کرناواجب ہے۔ اس بات پر حدیث، اصول فقہ اور فقہ کے ماہرین کا اتفاق رائے ہے۔ یہ شریعت کی حجتوں میں سے ایک ہے اور ایک مسلمان کو اسے ترک کرنے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے۔

# اس بات كاكيامطلب ہے كه"يه حديث صحيح ہے" اور "يه حديث صحيح نہيں ہے"

اگر محدثین میہ کہیں کہ" میہ حدیث صحیح ہے" تواس کا مطلب میہ ہو تاہے اوپر بیان کی گئی پانچوں شرائط کی انہوں نے تحقیق کرلی ہے اور اسے صحیح پایا ہے۔ اس کا میہ مطلب نہیں کہ بیہ حدیث ہر حال میں صحیح ہی ہوگی کیونکہ ایک قابل اعتماد شخص سے بھی غلطی یا بھول چوک کا امکان بہر حال پھر بھی موجود ہے۔ (تدریب الراوی، ص75-76)

اگر محدثین بیان کریں کہ " میہ حدیث صحیح نہیں ہے" تواس کا مطلب میہ ہو گا کہ اس میں صحت کی پانچ شر ائط مکمل یا جزوی طور پر نہیں پائی گئیں۔اس کا بیہ مطلب نہیں کہ بیہ حدیث ہر حال میں جھوٹی ہی ہو گی کیونکہ بہت زیادہ غلطی کرنے والا شخص بھی درست بات کہہ سکتا ہے۔

(ایساممکن ہے کہ ایک محدث اپنی تحقیق کے مطابق کسی حدیث کو صحیح قرار دے دے جبکہ دوسر امحدث اپنی تحقیق کے مطابق اسے ضعیف کے درجے پررکھے۔ دونوں محدثین کے دلائل کو دیکھ کر ہی فیصلہ کیاجائے گا کہ کس کی تحقیق درست ہے۔)

## کیاکسی سند کے بارے میں یہ کہا گیاہے کہ وہ ہمیشہ صحیح ترین سند ہی ہوگی؟

اس نقطہ نظر کو ترجیح دی گئی ہے کہ کوئی بھی سند (خواہ وہ کتنی ہی اعلی وار فع کیوں نہ ہو) ہر حال میں صحیح ترین سند نہ ہو گا۔ حدیث کے صحیح ہونے کے در جات میں اس بنیاد پر فرق کیا جاتا ہے کہ وہ حدیث صحت کی شر ائط کو کس حد تک پوراکرتی ہے۔

اگر حدیث کے صحیح ہونے کی تمام شرائط پائی جائیں تواس میں مزیداعلی در جات کی بہت ہی کم تحقیق کی گئی ہے۔ بہتر نقطہ نظریہی ہے کہ محض حدیث کی سند دیکھ کر ہی اسے مطلقاً اعلی ترین سند قرار نہ دے دیا جائے۔ بعض ائمہ حدیث نے (اپنی کتب میں) پچھ اسناد کو صحیح ترین اسناد قرار دیا ہے۔ بظاہر یہ معلوم ہو تا ہے کہ ہر امام نے اس سند کو ترجیح دی ہے جو اس کے نقطہ نظر کے مطابق صحیح ترین ہے۔ صحیح ترین سند کے بارے میں بیدا قوال نقل کئے گئے ہیں:

- اسحاق بن راہویہ اور احمد بن حنبل کی رائے میں "زہری —سالم —ان کے والد (عبداللہ بن عمر)" صحیح ترین سند ہے۔
  - ابن المدینی اور الفلاس کے نزدیک" ابن سیرین —عبیدہ علی بن ابی طالب" صحیح ترین سندہ \_ ۔
    - ابن معین کے نزدیک"الاعمش —ابراہیم —علقمہ —عبداللہ بن مسعود" صحیح ترین سندہے۔

Page 62 of 260

www.islamic-studies.info معلوم العامية بيرو گرام \_\_\_ علوم الحاديث

• ابو بکر بن شیبہ کے نزدیک "زہری — زین العابدین — حسین — علی بن ابی طالب " صحیح ترین سند ہے۔

بخاری کے نزدیک "مالک—نافع—ابن عمر" صیح ترین سندہے۔

# صرف صحیح احادیث پر مبنی سب سے پہلی تصنیف کون سی ہے؟

صرف صیح احادیث پر مبنی سب سے پہلی تصنیف امام بخاری کی "الجامع الصیح" ہے اور اس کے بعد امام مسلم کی "صیحح" ہے۔ یہ دونوں قر آن کے بعد صیح ترین کتب ہیں اور اس بارے میں امت مسلمہ نے متفقہ طور پر انہیں قبول کیا ہے۔

# ان میں سے کون سی زیادہ صحیح ہے؟

ان دونوں میں سے زیادہ صحیح کتاب، صحیح بخاری ہے۔ اس میں کچھ اضافی خوبیاں ہیں۔ بخاری کی احادیث میں اتصال سند میں زیادہ شدت برتی گئی ہے اور اس کے راوی زیادہ ثقہ ہیں۔ اس کے علاوہ اس میں فقہی احکام سے متعلق نکات بھی موجود ہیں جو صحیح مسلم میں نہیں ہیں۔ ہیں۔

صیحے بخاری کا صیحے مسلم سے زیادہ صیحے ہونا مجموعی اعتبار سے ہے۔ مسلم میں بعض احادیث ایسی پائی جاتی ہیں جو بخاری کی نسبت زیادہ صیحے ہیں۔ بعض اہل علم کابیہ قول ہے کہ مسلم (بخاری کی نسبت) زیادہ صیحے ہے لیکن پہلی رائے ہی درست ہے۔

# کیا بخاری و مسلم نے تمام صحیح حدیثیں اپنی کتابوں میں شامل کرلی ہیں؟

بخاری و مسلم نے اپنی صحیحین میں تمام صحیح حدیثیں شامل نہیں کی ہیں۔ بخاری کہتے ہیں، "میں نے اپنی کتاب جامع میں صرف یہ چند صحیح احادیث میرے نز دیک صحیح احادیث میرے نز دیک صحیح احادیث میرے نز دیک صحیح ہیں، میں نے وہ تمام کی تیں اور بہت سے صحیح احادیث طوالت کے خوف سے حجور ڈ دی ہیں۔ "مسلم کہتے ہیں، "جو احادیث میرے نز دیک صحیح ہیں، میں نے وہ تمام کی تمام درج نہیں کی ہیں۔ میں نے صرف وہ ہی درج کی ہیں جن پر انفاق رائے ہے۔ "

## کیاان کتب میں درج ہونے سے بہت زیادہ احادیث باقی رہ گئی ہیں یا تھوڑی سی؟

حافظ ابن الاخرم کہتے ہیں کہ ان دونوں کتب میں درج ہونے سے بہت کم احادیث ہی باقی بچی ہیں لیکن اس رائے کو مستر دکر دیا گیاہے۔ صحیح رائے رہے کہ ان دونوں کتب میں بہت سے احادیث درج نہیں ہو سکیں۔خود امام بخاری کہتے ہیں، "میں نے ایک لا کھ صحیح اور ایک لاکھ غیر صحیح احادیث یاد کی ہیں۔" (علوم الحدیث ص16)

### ان دونوں میں احادیث کی تعداد کیاہے؟

بخاری میں 7275احادیث ہیں اگر ایک سے زائد بار آنے والی احادیث کو الگ گناجائے۔اگر تکر ار کو حذف کر دیاجائے تو اس میں 4000 احادیث ہیں۔مسلم میں مکر رات کو ملا کر 12000 اور مکر رات کو حذف کر کے 4000احادیث ہیں۔ www.islamic-studies.info معلوم اسلاميه پر و گرام \_ \_ \_ علوم الحديث

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- صحیح حدیث کی پانچ شر ائط بیان تیجیه۔
- حافظ مزی کی تہذیب الکمال ڈاؤن لوڈ کیجیے۔ یہ کتاب مائیکروسافٹ ورڈ فارمیٹ کے علاوہ مکتبہ شاملہ کے فارمیٹ میں بھی دستیاب ہے جس میں ورڈ کی نسبت زیادہ آسانی سے تحقیق کی جاسکتی ہے۔ اس مقصد کے لئے آپ کو مکتبہ شاملہ کاسافٹ ویئر بھی ڈاؤن لوڈ کرکے انسٹال کرناہو گا۔
- اگر آپ عربی زبان سے واقف ہیں تو درج ذیل حدیث کی سند کولے کر چیک تیجیے کہ کیایہ صحیح حدیث کی پانچوں شر ائط پر پورا اتر تی ہے؟اس کے لئے آپ کو فن رجال کی کسی کتاب میں سے راویوں کے تفصیلی حالات دیکھنا ہوں گے۔جس قدر راویوں کے حالات مل سکیں،انہیں تلاش کیجیے۔

حدثنا عبد الله بن محمد قال: حدثنا أبو عامر العقدي قال: حدثنا سليمان بن بلال، عن عبد الله بن دينار، عن أبي صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: الإيمان بضع وستون شعبة، والحياء شعبة من الإيمان. (بخاري، حديث 9)

# باب 3: محیح حدیث(2)

# جو صیح احادیث بخاری ومسلم میں درج ہونے سے رہ گئی ہیں، وہ کہال یائی جاتی ہیں؟

ہم انہیں حدیث کی مشہور اور قابل اعتاد کتب میں دیکھ سکتے ہیں حبیبا کہ صحیح ابن خزیمہ، صحیح ابن حبان، متدرک حاکم، سنن کی چار کتابیں (ابو داؤد،ابن ماجہ، نسائی اور ترمذی)، سنن دار قطنی اور بیہقی وغیر ہ۔

ان کتب میں حدیث کا محض پایاجانا سے صحیح قرار دینے کے لئے کافی نہیں ہے۔ان احادیث کے صحیح ہونے کی تحقیق کرناضروری ہو گاسوائے اس کے کہ کسی کتاب میں بیے شرط لگائی گئی ہو کہ اس کتاب میں صرف صحیح احادیث ہی درج کی جائیں گی جیسے صحیح ابن خزیمہ۔

## متدرك حاكم، صحح ابن حبان اور صحح ابن خزيمة

متدرک حاکم، احادیث کی ضخیم ترین کتابوں میں سے ایک ہے۔ اس میں مولف نے ان احادیث کا ذکر کیا ہے جو کہ شیخین (بخاری و مسلم) دونوں یا کسی ایک کی شر ائط کے مطابق ہوں لیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔ اس کے علاوہ انہوں نے ان احادیث کا ذکر بھی کیا ہے جو ان کے نزدیک صحیح ہیں کیونکہ ان کی سند صحیح ہے، اگرچہ وہ بخاری و مسلم میں سے کسی کی شر ائط پر پوری نہ اترتی ہوں۔ انہوں نے اس کے متعلق بتادیا ہے۔ اثرتی ہوں۔ انہوں نے اس کے متعلق بتادیا ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

حاکم کسی حدیث کو صحیح قرار دینے میں بسااو قات نرمی سے کام لیتے ہیں (یعنی غیر صحیح حدیث کو صحیح قرار دیے بیٹے ہیں) اس وجہ سے یہ لازم ہے کہ ان کی بیان کر دہ احادیث کا دوبارہ جائزہ لے کر ان پر حکم لگایا جائے۔امام ذہبی نے ان کی بیان کر دہ احادیث کا دوبارہ تجزیہ کرکے ان کا حکم بیان کیا ہے۔ان کی کتاب کواس مقصد کے لئے دیکھنا اشد ضر وری ہے۔

صیحے ابن حبان کو مصنف نے اپنی ایجاد کر دہ ترتیب کے مطابق لکھاہے۔ یہ کتاب موضوعات یا صحابہ کرام کے ناموں کے لحاظ سے مرتب نہیں کی گئی۔ اس وجہ سے اس کتاب میں سے احادیث کو اخذ کرنا ایک بہت مشکل کام ہے۔ ابوالحس علی بن بلبان (م739ھ) نے اسے موضوعات کی بنیاد پر ترتیب دیاہے۔ ابن حبان کسی حدیث کو صیحے قرار دینے میں نرمی سے کام لیتے ہیں لیکن وہ حاکم کی نسبت کم نرم واقع ہوئے ہیں۔

صیح ابن خزیمہ، صیح ابن حبان کی نسبت زیادہ بہتر انداز میں ترتیب دی گئی ہے۔اس کتاب میں صیح قرار دی گئی احادیث کی اسناد پر جھوٹے موٹے اعتراضات کیے گئے ہیں۔ (تدریب الراوی 15 ص109)

# صحيح بخارى اور صحيح مسلم پر مشخر جات

#### مشخرج كاموضوع

متخرج الیی کتاب کو کہتے ہیں جس میں مصنف، حدیث کی کسی کتاب میں موجو داحادیث کی مزید سندیں اپنے علم سے بیان کر تاہے۔ یہ وہ سندیں ہوتی ہیں جواصل کتاب کے مصنف کے شنخ یااس سے وہ سندیں ہوتی ہیں جواصل کتاب کے مصنف کے شنخ یااس سے اویر کے کسی راوی سے روایت کر رہا ہوتا ہے۔

## صحیحین (بخاری ومسلم) پر کی گئی متخرجات

- ابو بکر اساعیلی کی مشخرج علی ابنخاری
- ابوعوانه الاسفر اپنی کی مشخرج علی مسلم
- ابونعیم الاصبهانی کی بخاری و مسلم دونوں پر مشخرج

#### کیا مشخر جات کے مصنفین نے حدیث کے الفاظ میں صحیحین کی پیروی کا اہتمام کیاہے؟

متخرجات کے مصنفین نے الفاظ میں صحیحین کی مکمل پیروی کا اہتمام نہیں کیا ہے۔ انہوں نے وہ الفاظ بیان کیے ہیں جو ان کی شیوخ کے ذریعے ان تک پنچے ہیں۔ اس وجہ سے بعض الفاظ میں تھوڑا بہت فرق پایا جا تا ہے۔ بالکل اسی طرح قدیم مصنفین جیسے بیہقی، بغوی وغیرہ نے اپنی مکمل تصانیف میں ایک حدیث بیان کرنے کے بعد یہ لکھا ہے، "اسے بخاری نے روایت کیا" یا"اسے مسلم نے روایت کیا"۔ ان کی روایت میں بخاری و مسلم سے الفاظ و معنی میں تھوڑا بہت فرق بھی واقع ہو جاتا ہے لیکن یہ جملہ لکھنے سے ان کی مراد ہوتی ہے کہ

<u>www.islamic-studies.info</u>

بخاری و مسلم کی روایت اصل ہے (اور بیدلوگ اس کی اضافی اسنادبیان کررہے ہیں تا کہ حدیث کی مضبوطی میں اضافہ ہو سکے۔] کیا بید درست ہے کہ ہم متخرج سے حدیث نقل کریں اور اس کی بنیاد پر اصل کتاب کی حدیث کو تقویت دینے کی کوشش کریں؟ جو پچھ او پر بیان ہو چکاہے اس کی روشنی میں کسی شخص کے لئے بید درست نہیں ہے کہ وہ متخرجات سے کوئی حدیث نقل کرے اور بیہ

کیے کہ "اسے بخاری یامسلم نے روایت کیا۔" اگر وہ ایساکر رہاہے تو پھر اسے ان دومیں سے ایک شرط کا پورا کرناضر وری ہے:

- وہ مشخرج کی حدیث کا بخاری و مسلم سے تقابل (Comparison) کرے۔
  - وه په که که صاحب مشخرج نے اسے اپنے الفاظ میں روایت کیا۔

#### مشخرجات کا کیافائدہ ہے؟

متخرجات کے دس کے قریب فوائد ہیں۔ امام سیوطی نے انہیں اپنی کتاب "تدریب" میں بیان کیا ہے۔ ان میں سے اہم ترین یہ ہیں:

- سند میں واسطوں کی کمی: مثال کے طور پر مسخرج کے مصنف نے امام بخاری کی سند کے مطابق روایت کی لیکن انہوں نے سند میں ایک در جبہ بلند کرتے ہوئے کسی راوی کی بجائے اس (سے ایک در جبہ بلند اس) کے شخ سے روایت کر دی۔ (اس طرح سے سند میں واسطے کم کرتے ہوئے سند کو بہتر بنایا جاسکتا ہے۔
- حدیث کی قدر وقیمت میں اضافہ: مشخرج میں بعض او قات حدیث کے اضافی الفاظ بیان ہو جاتے ہیں جس کے نتیجے میں بعض نامکمل احادیث مکمل ہو جاتی ہیں۔
- کثیر سندوں کے باعث حدیث کی قوت میں اضافہ: اگر وہ حدیث، دوسر کی حدیث سے متضاد مفہوم رکھتی ہے تو کثرت سند کے باعث اسے ترجیح دی جاسکتی ہے۔

## بخاری ومسلم کی کون سی روایات صحیح ہیں؟

یہ بات گزر چکی ہے کہ امام بخاری اور امام مسلم نے اپنی کتب میں سوائے صحیح احادیث کے اور پچھ درج نہیں کیا۔ امت نے ان کی کتابوں کو قبول کیا ہے۔ بخاری ومسلم میں بھی وہ کون سی احادیث ہیں جن پر صحیح ہونے کا حکم لگایا گیا ہے اور امت نے انہیں قبول کیا ہے؟

اس کاجواب ہے ہے کہ بخاری و مسلم میں جوروایات میں متصل سند کے ساتھ بیان کی گئی ہیں وہ سب کی سب صحیح ہیں۔ جن روایات میں اسادیاان کے راویوں کو حذف کر دیا گیا ہے، انہیں "معلقات" کانام دیا گیا ہے۔ بخاری میں الیی روایات کثیر تعداد میں موجود ہیں لیکن وہ یا تو ابواب کے عنوانات میں ہیں ہیں بان کر دہ احادیث میں الیی کوئی حدیث بہر حال موجود نہیں ہے۔ مسلم میں تیم کے باب میں البتہ الیی صرف ایک ہی حدیث ہے جو آخر تک متصل نہیں ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث www.islamic-studies.info

اس قسم کی احادیث کا حکم ہیہ ہے کہ اگر انہیں معروف صیغے (Active Voice) میں بیان کیا گیا ہو جیسے آپ نے فرمایا، حکم دیا، تذکرہ کیا تو یہ حدیثیں صحیح ہوتی ہیں۔ اگر انہیں مجہول صیغے (Passive Voice) میں بیان کیا گیا ہو جیسے روایت کیا گیا، تذکرہ کیا گیا، حکایت کی گیا تو یہ حدیث میں اس بنیاد پر صحیح قرار نہیں دی جاسکتی کہ وہ" صحیح" نام کی کسی گئی وغیرہ توان حدیثوں کو صحیح قرار نہیں دیاجاتا۔ کوئی کمزور حدیث محض اس بنیاد پر صحیح قرار نہیں دی جاسکتی کہ وہ" صحیح" نام کی کسی کتاب میں داخل ہے۔

# صیح حدیث کے مراتب و درجات

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ بعض اہل علم ان سندوں کو بیان کرتے ہیں جو ان کے نزدیک صحیح ترین ہوتی ہیں۔ اس پر بنیادر کھتے ہوئے اور حدیث کے صحیح ہونے کی باقی شر ائط کو دیکھتے ہوئے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ صحیح حدیث کے بھی مختلف در جات ہوتے ہیں:

- سب سے اعلی مرتبے کی حدیث وہ ہوتی ہے جو صحیح ترین سند سے روایت کی گئی ہو۔ مثلاً مالک سافع سابن عمر۔
- اس کے بعد اس حدیث کا در جہ ہو تا ہے جس کے راوی پہلے درجے کی حدیث کے راویوں کی نسبت کم درجے کے ہوں جیسے حماد \_ سلمہ \_ ثابت \_ انس\_
- اس کے بعد اس حدیث کا در جہ ہوتا ہے جس کے راویوں میں ثقہ ہونے کی کم از کم خصوصیات موجو د ہوں جیسے سہیل بن ابی صالح—ان کے والد—ابوہریرہ

اہم نوٹ: یہاں راویوں کے درجے سے مراد علم حدیث میں ان کا درجہ ہے۔ جو راوی دوسرے کی نسبت بہتر شہرت کا مالک ہو اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی زیادہ صلاحیت رکھتا ہو، اس کا درجہ بلند سمجھا جاتا ہے۔ ریہ ہم انسانوں کے لحاظ سے ہے۔ یہاں اللہ تعالی کے حضور ان کا درجہ مراد نہیں ہے۔

#### ایک اور انداز میں صحیح احادیث کوسات درجوں میں تقسیم کیا گیاہے:

- 1. جس حدیث پر بخاری و مسلم متفق ہو جائیں۔(بیرسب سے اعلی در جہہے۔)
  - 2. جو حدیث صرف بخاری روایت کریں۔
  - 3. جوحديث صرف مسلم روايت كريں۔
- 4. جو حدیث بخاری اور مسلم دونوں کی شر ائط کے مطابق صحیح ہولیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔
  - 5. جو حدیث صرف بخاری کی شر اکط کے مطابق صحیح ہولیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیاہو۔
  - 6. جو حدیث صرف مسلم کی شر ائط کے مطابق صحیح ہولیکن انہوں نے اسے اپنی کتاب میں درج نہ کیا ہو۔

<u>www.islamic-studies.info</u>

7. جو حدیث بخاری و مسلم کے علاوہ دیگر ائمہ حدیث کے نز دیک صحیح ہو جیسا کہ ابن خزیمہ اور ابن حبان کی صحیح احادیث اگر چہوہ بخاری و مسلم کی شر ائط پر پورانہیں اتر تیں۔

# شیخین (امام بخاری وامام مسلم) کی شر ائط

شیخین نے صحیح احادیث سے متعلق اپنی شرائط کو متعین طور پر بیان تو نہیں کیالیکن محقق اہل علم نے ان کے طریق کار کا مطالعہ کرتے ہوئے ان دونوں یا کسی ایک کی شر ائط کو متعین کیا ہے۔ اس ضمن میں سب سے اچھی بات یہ کہی گئی ہے کہ شیخین یا ان میں سے کسی ایک کی شر ائط سے مرادیہ ہے کہ ان دونوں یا ان میں سے کسی ایک کتاب کے راویوں سے حدیث روایت کی گئی ہو اور اس میں اس طریق کار کا خیال رکھا گیا ہو جس کے مطابق شیخین روایات کو درج کرتے ہیں۔

#### "متفق عليه" كامطلب

جب علمائے حدیث "متفق علیہ" یعنی "اس پر اتفاق ہے" کا لفظ ہولتے ہیں تواس سے ان کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ امام بخاری و مسلم نے اس حدیث پر اتفاق کر لیا ہے۔ ابن الصلاح نے ایک مختلف بات کہی ہے اور وہ یہ ہے کہ جب بخاری و مسلم کسی حدیث پر اتفاق کر لیں تو پھر اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس حدیث کو قبول کرنے پر پوری امت کا اتفاق رائے ہو چکا ہے۔ (علوم الحدیث ص 24)

# کیا صحیح حدیث کاعزیز ہوناضر وری ہے؟

صحیح حدیث کاعزیز ہونا ضروری نہیں ہے یعنی اس کی ایک سے زائد سند کا ہونا ضروری نہیں ہے۔ صحیحین اور دیگر کتب میں پچھ ایس احادیث بھی پائی جاتی ہیں جو صحیح ہونے کے ساتھ ساتھ غریب بھی ہیں (یعنی ان کی صرف ایک ہی سند موجود ہے۔) یہ بعض اہل علم جیسے ابو علی الجبائی معتزلی اور حاکم کانقطہ نظر ہے (کہ صحیح حدیث کاعزیز ہونا ضروری ہے)۔ ان کا یہ نقطہ نظر امت کے اتفاق رائے کے خلاف ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- متدرك اور مشخرج میں فرق بیان تیجیے۔
- بخاری و مسلم کی معلقات کیا ہیں؟ کیا یہ سب کی سب بھی صحیح احادیث ہیں؟

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

# باب 4: حسن حديث

#### حسن مدیث کی تعریف

حَسَن، حُسن سے صفت مشبہ ہے۔ اس کا لغوی مطلب ہے خوبصور تی۔ اہل علم کے ہاں حسن کی تعریف میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ بعض کے نزدیک بیہ صحیح اور ضعیف کی در میانی قسم ہے۔ بعض نے اسے صحیح اور بعض نے ضعیف میں شار کیا ہے۔ ہم اب کچھ تعریفات کا ذکر کریں گے اور اس میں سے جوسب سے بہتر ہوگی اسے بیان کریں گے:

- خطابی کے نزدیک حسن وہ حدیث ہوگی جس کا منبع ومصدر جانا پہچپانا ہو، جس کے راوی مشہور ہوں، جس پر اکثر احادیث کا مدار ہو، جو اکثر علماء کے نزدیک قابل قبول ہو اور جس سے عام فقہاء (مسائل اخذ کرنے کے لئے) استعال کرتے ہوں۔ (معالم السنن ج1ص11)
- ترمذی کے نزدیک ہروہ حدیث حسن کہلاتی ہے جس کے راویوں میں سے کسی پر جھوٹ بولنے کا الزام موجود نہ ہو، جو شاذنہ ہو، اور اسے اسی طرح سے روایت کیا گیا ہو۔ (جامع ترمذی مع شرحہ تحفۃ الاحوذی، کتاب العلل ج10ص 519)
- ابن حجر عسقلانی کہتے ہیں کہ جب خبر واحد اچھے کر دار کے (عادل) راویوں نے روایت کی ہو، اسے محفوظ رکھنے کا اچھی طرح اہتمام کیا ہو، اس میں کوئی پوشیدہ خامی (علت) نہ ہو، اس میں صحیح احادیث کے خلاف کوئی بات (شذوذ) نہ پائی جاتی ہو تو یہ صحیح لذاتہ کہلاتی ہے اور اگر محفوظ رکھنے میں پچھ کمی ہو تو حسن لذاتہ کہلاتی ہے۔

ابن حجر کے نزدیک حسن وہ صحیح حدیث ہے جس کے محفوظ رکھنے میں پچھ کمی واقع ہو جائے۔ ہمارے نزدیک بیہ تعریف سب سے بہتر ہے۔ خطابی کی تعریف پر متعدد اعتراضات کیے گئے ہیں جبکہ ترمذی نے حسن کی صرف ایک قسم "حسن لغیرہ" کی تعریف کی ہے جبکہ حسن کی اصلی تعریف "حسن لذاتہ" کی تعریف ہونی چاہیے۔ حسن لغیرہ توضعیف حدیث کی ایک قسم ہے جو متعدد اسناد کے باعث ترقی یا کر حسن میں شار ہو جاتی ہے۔ ابن حجر کی تعریف کی بنیاد پر ہم حسن حدیث کی تعریف اس طرح سے کر سکتے ہیں کہ:

#### حسن وہ حدیث ہے

- جس کی سند میں اتصال پایاجائے۔
- جس کے راوی عادل بعنی اچھے کر دار کے ہوں۔
- حدیث کے راویوں میں اس کی حفاظت سے متعلق کچھ کمی پائی جائے۔
  - حدیث شاذنه ہو۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

• حدیث میں کوئی پوشیدہ خامی (علت) نہ پائی جائے۔

#### حسن حديث كاحكم

استدلال (مسائل اخذ کرنے) کے معاملے میں یہ صحیح حدیث کی طرح ہی ہے اگر چہ قوت میں یہ صحیح حدیث کی طرح نہیں ہے۔ فقہاء کی اکثریت نے اس سے مسائل اخذ کیے ہیں اور اس پر عمل کیا ہے۔ قلیل تعداد میں موجود بعض شدت پیندوں کے علاوہ محد ثین اور اصول کے ماہرین کی اکثریت نے بھی اس سے مسائل اخذ کیے ہیں۔ بعض نرمی بر تتنے والے علماء جیسے حاکم ، ابن حبان اور ابن خزیمہ نے اس کا شار صحیح میں کیا ہے۔ ان کی رائے میں صحیح کے علاوہ یہ سب سے زیادہ واضح احکام ہیں۔ (دیکھیے تدریب الراوی 15 ص 160)

#### حسن حدیث کی مثالیں

جیسا کہ ترمذی نے روایت کی ہے: قتیبہ نے جعفر بن سلیمان الضبعی سے، انہوں نے ابن عمران الجونی سے، انہوں نے ابو بکر بن ابو موسی اشعری سے روایت کی ان کے والد رضی اللہ عنہ نے دشمن سے مقابلے کے وقت بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "جنت کے دروازے تلواروں کی چھاؤں میں ہیں۔" اس کے بارے میں ترمذی کہتے ہیں کہ یہ حدیث حسن غریب ہے۔ (ترمذی، ابواب فضائل جہاد)

یہ حدیث اس وجہ سے حسن ہے کہ اس کے راویوں میں سے چار تو ثقہ ہیں اور ایک جعفر بن سلیمان حدیث کے معاملے میں حسن ہیں ابو ہیں۔ اس وجہ سے یہ حدیث صحیح کے درجے سے کم ہو کر حسن کے درجے میں آ جاتی ہے۔ (حافظ ابن حجرنے تہذیب التہذیب میں ابو احمد کے حوالے سے نقل کیا۔ 96/2)

#### حسن حدیث کے در جات

جس طرح صیح حدیث کے مختلف در جات ہوتے ہیں جن کی بنیاد پر بعض صیح احادیث دوسرے صیح احادیث سے اعلی درجے کی ہوتی ہیں،اسی طرح حسن کے بھی در جات ہوتے ہیں۔امام ذہبی نے یہ در جات مقرر کیے ہیں۔وہ کہتے ہیں:

- اعلی مرتبے کی حسن حدیثیں جیسا کہ بہزین حکیم —ان کے والد —ان کے دادا، عمر وین شعیب —ان کے والد —ان کے دادا، ابن اسحق —التیمی ۔اس طرح کی مثالوں کو صحیح حدیث کے ادنی ترین درجے میں بھی شار کیا گیاہے۔
- وہ حسن احادیث جن کے حسن یاضعیف ہونے میں اختلاف ہے۔ جبیبا کہ حارث بن عبداللہ، عاصم بن ضمرہ، حجاج بن ارطاقہ وغیرہ کی احادیث۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

### "صحيح الاسناد" اور "حسن الاسناد" حديث كامعنى

بعض او قات محدثین به کہنے کی بجائے کہ "به حدیث صحیح ہے"، به کہہ دیتے ہیں کہ "به حدیث صحیح الاسناد ہے۔" اسی طرح بسااو قات وہ بہ کہا کہ اس کی بجائے کہ "به حدیث حسن الاسناد ہے۔" اس کا مطلب به ہو تا ہے کہ اس حدیث کی اسناد صحیح یا حسن ہیں اور متن کی علت و شذوذ سے متعلق کوئی بات نہیں کہی گئی۔

جب وہ یہ کہیں کہ "یہ حدیث صحیح ہے" تو اس کا مطلب یہ ہو تا ہے کہ اس میں حدیث کے صحیح ہونے کی پانچوں شر ائط پائی جاتی ہیں۔ اور جب یہ کہا جائے کہ "یہ حدیث صحیح الاسناد ہے" تو اس کا مطلب یہ ہو تا ہے کہ حدیث کے صحیح ہونے کی تین شر ائط پوری ہیں لینی اتصال سند ، ضبط رواۃ اور عد الت رواۃ جبکہ دو شر ائط نفی شذوذ اور نفی علت کا پورا ہونا ثابت نہیں ہے۔

# امام ترمذی وغیرہ کے قول "یہ حدیث حسن صحیح ہے" کامعنی

امام ترمذی کی میہ عبارت بظاہر مشکل ہے کیونکہ حسن کا درجہ صحیح سے کم ہو تا ہے۔ درجے کے اس فرق کے باوجود ایک حدیث کے بارے میں سب بارے میں میہ کہنا کہ حسن بھی ہے اور صحیح بھی، کیسے درست ہو سکتا ہے۔ اہل علم نے اس سوال کے متعد دجواب دیے ہیں جن میں سب سے بہترین ابن حجر کا ہے اور سیو طی نے بھی اسے بی پیند کیا ہے۔ اس کا خلاصہ یہ ہے۔

- جب حدیث کی ایک سے زائد اسناد مروی ہوں تو پھر اس بات کا اکثر او قات معنی پیے ہو تا ہے کہ "ایک سند کے اعتبار سے بیہ
   حدیث حسن ہے اور دوسری کے اعتبار سے صحیح۔"
- اگر اس حدیث کی صرف ایک ہی سند ہو تو پھر اس کا مطلب ہو تا ہے کہ "ایک گروہ کے نزدیک بیہ حدیث حسن ہے اور دوسرے کے نزدیک صحیح۔

امام ترمذی ایسے موقع پر حدیث کے بارے میں اختلاف رائے کا ذکر تو کر دیتے ہیں لیکن ان میں سے کسی ایک کے حکم کو ترجیح نہیں دیتے۔

# امام بغوى كى كتاب "مصانيح السنة " مين احاديث كى تقسيم

امام بغوی نے اپنی کتاب "مصابیح السنة" میں الیی اصطلاحات استعال کی ہیں جو صرف انہی کے ساتھ خاص ہیں۔ جب وہ صحیح بخاری و مسلم دونوں یاان میں سے کسی ایک کتاب کی حدیث بیان کرتے ہیں تو اس کے لئے "صحیح" کالفظ استعال کرتے ہیں اور جب وہ کوئی الیی حدیث بیان کرتے ہیں جو سنن اربعہ (لیعنی ترمذی، نسائی، ابو داؤد، ابن ماجہ) میں پائی جاتی ہو تو اس کے لئے "حسن" کالفظ استعال کرتے ہیں۔

یہ اصطلاحات محدثین کی عام اصطلاحات کے مطابق نہیں ہیں کیونکہ سنن اربعہ میں توضیحے، حسن، ضعیف، منکر ہر طرح کی روایات

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

پائی جاتی ہیں۔ ابن صلاح اور نووی نے اس بات کی طرف توجہ دلائی ہے کہ جب مصانیح کا مطالعہ کیا جائے تو امام بغوی کی خاص اصطلاحات" صحیح" اور "حسن" کوانہی کے نقطہ نظر کے تناظر میں دیکھاجائے۔

## حسن حدیث کہاں پائی جاتی ہے؟

اہل علم نے صرف اور صرف حسن حدیث پر مشتمل کوئی خاص کتاب نہیں لکھی ہے۔ دوسری طرف ایسی کتب موجود ہیں جو صرف صحیح احادیث پر مشتمل ہیں۔الیں کتابیں کثیر تعداد میں موجود ہیں جن میں حسن احادیث بکثرت یائی جاتی ہیں۔ان میں مشہور ترین یہ ہیں:

- جامع ترمذی: یہ "سنن ترمذی" کے نام سے بھی مشہور ہے اور حسن احادیث کے لئے بنیاد کی حیثیت رکھتی ہے۔ امام ترمذی
  اسی کتاب کے باعث مشہور ہوئے۔ اس کتاب کا کثرت سے ہر جگہ ذکر ہوتا ہے۔ یہ بتاناضر وری ہے کہ ترمذی کے مختلف
  نسخوں میں کسی حدیث کو "حسن صحیح" قرار دیے جانے کے بارے میں کچھ فرق پایاجاتا ہے۔ حدیث کے طالب علم کو نسنخ کا
  انتخاب کرنے میں احتیاط برتنی چاہیے اور ہمیشہ قابل اعتماد اصولوں کے تحت تحقیق شدہ نسخ پر اعتماد کرناچا ہے۔
- سنن ابو داؤد: مصنف نے اس کتاب کا اہل مکہ کی طرف اپنے خط میں ذکر کیا ہے۔ اس میں انہوں نے بیان کیا ہے کہ اس کتاب میں صحیح اور اس کے قریب ترین احادیث شامل ہیں۔ لیکن اس کتاب میں کمزور ترین احادیث بھی پائی جاتی ہیں۔ جس حدیث کے بارے میں مصنف کے کچھ ذکر نہیں کیا، وہ صحیح ہوتی ہے۔ اسی پر بنیا در کھتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ سنن ابو داؤد کی جس حدیث کا ضعیف ہوناواضح نہیں ہے اور نہ ہی اہل علم نے اسے صحیح قرار دیا ہے، وہ حسن ہے۔
  - سنن دار قطنی: دار قطنی نے واضح طور پر بتادیا ہے کہ ان کی کتاب میں کثیر تعداد میں حسن احادیث موجو دہیں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- صحیح اور حسن حدیث کی شر ائط میں فرق بیان کیجیے۔
- اگر آپ عربی زبان سے واقف ہوں توعلامہ ناصر الدین البانی کاسافٹ ویئر ڈاؤن لوڈ کیجیے اور اسے استعال کرنا سیکھیے۔

# باب 5: صحیح لغیره

# صحيح لغيره كى تعريف

یہ ایسی حسن لذاتہ حدیث ہے جو کسی اور سند سے روایت بھی کی گئی ہو۔ وہ سند پہلی سند جیسی یااس سے زیادہ مضبوط سند ہو۔اس کو صحیح لغیر ہاس وجہ سے کہاجا تاہے کہ اس کا صحیح ہونااپنی وجہ سے نہیں بلکہ دوسر ی سند کے اس میں انضام کی وجہ سے ہو تاہے۔ <u>www.islamic-studies.info</u>

# صحيح لغيره كادرجه

اس کا در جہ حسن لذاتہ سے بلنداور صحیح لذاتہ سے کم ہو تاہے (یعنی بیران دونوں کے در میان درجہ رکھتی ہے۔)

# صحيح لغيره كي مثاليل

یہ حدیث کہ: محمد بن عمر و (بن علقمہ)، ابو سلمۃ سے اور وہ ابو هریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "اگر مجھے اپنی امت کی تنگی کا خیال نہ ہو تا تو میں انہیں ہر نماز کے وقت مسواک کرنے کا حکم دیتا۔" (اس حدیث کو تر مذی نے کتاب الطہارت میں روایت کیا ہے۔ اس کے علاوہ شیخین نے اسے ابو الزناد - الاعرج - - ابوہریرہ کے طریقے سے بھی روایت کیا ہے۔)

ابن صلاح (اس حدیث کا تجوبیہ کرتے ہوئے) کہتے ہیں، (اس حدیث کے ایک راوی) محمہ بن عمر وبن علقمہ اپنی سچائی اور (حدیث کی) خدمت کے لئے مشہور ہیں لیکن وہ حدیث کی حفاظت میں زیادہ ماہر نہ تھے بلکہ پچھ کمزور تھے۔ ان کی سچائی اور علمی شان کی لوگوں نے تعریف کی ہے۔ اس وجہ سے ان کی بیہ حدیث حسن کے درجے کی ہے۔ جب اس حدیث کی کوئی اور سند مل جائے گی تواس کے نتیج میں اس حدیث کی سند میں جو کمزوری واقع ہوئی ہے وہ دور ہو جائے گی۔ یہ کی پوری ہونے کے نتیج میں یہ حدیث ترقی پاکر "صحیح کی اس عدیث کی سند میں چلی جائے گی۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- صحیح لذاته اور صحیح لغیره میں فرق بیان کیجیے۔
  - ان دونول کا حکم کیاہے؟

# باب 6: حسن لغيره

# حسن لغيره كي تعريف

حسن لغیرہ الیمی حدیث ہے جس کی سند ضعیف ہولیکن بیہ متعدد طُرُق (اسناد) سے روایت کی گئی ہو۔ اس کے ضعیف ہونے کا سبب راوی کا فاسق یا جھوٹا ہونانہ ہو۔ اس تعریف سے ہم بیہ اخذ کر سکتے ہیں کہ ضعیف حدیث، حسن لغیرہ کے درجے تک دوامور کے باعث ترقی پا سکتی ہے:

• ہیے کسی اور سند سے روایت کی گئی ہو اور دو سری سند، پہلی جیسی ہی یااس سے زیادہ قوی ہو۔

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_علوم الحديث

• حدیث کے ضعیف ہونے کا سبب راوی کا کپا حافظ، سند کا منقطع ہونا، اور راوی کا بے خبر ہونا ہو ( لیعنی راوی پر جھوٹا یا فاسق ہونے کا الزام نہ لگایا گیا ہو۔)

### حسن لغيره كادرجه

حسن لغیرہ، حسن لذاتہ کی نسبت کم درجے کی حدیث ہے۔اسی پر بنیادر کھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ اگر حسن لغیرہ اور حسن لذاتہ میں پھھ تعارض (اختلاف) پایا جائے توحسن لذاتہ کو ترجیح دی جائے گی۔

# حسن لغيره كاتحكم

نتائج اخذ کرنے کے لئے یہ قابل قبول کے درجے پرہے۔

# حسن لغيره كي مثاليل

امام ترمذی روایت کرتے ہیں: شعبہ، عاصم بن عبیداللہ سے، وہ عبداللہ بن عامر بن ربیعہ سے، وہ اپنے والد سے کہ بنو فزارہ کی ایک خاتون نے نکاح کیا اور حق مہر میں جو توں کی ایک جوڑی قبول کرلی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ان سے پوچھا، "کیاتم اس حق مہر کے بدلے نکاح اپنی مرضی سے کررہی ہو؟" انہوں نے عرض کیا، "جی ہاں۔" تو آپ نے اس نکاح کو درست قرار دیا۔ (ترمذی کتاب النکاح، رقم 1113)

تر مذی نے اس حدیث کو دیگر سندول کے ذریعے سیدناعمر، ابو ہریرہ، عائشہ اور ابو حدر در ضی اللہ عنہم سے بھی روایت کیا ہے۔اگر عاصم بن عبید اللہ احادیث کو یادر کھنے کے معاملے میں کمزور ہیں لیکن دوسری اسناد کے باعث تر مذی نے اسے حسن قرار دیا ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حسن لذاته اور حسن لغيره ميں فرق بيان سيجيے۔
  - ان دونول کا حکم کیاہے؟

# باب 7: خبر واحد جسے شواہد و قرائن کی بنیاد پر قبول کیاجائے

#### وضاحت

مقبول احادیث کی بحث کے آخر میں ہم اس خبر واحد کاذ کر کریں گے جسے شواہد و قرائن کی بنیاد پر قبول کر لیاجائے۔اس کامطلب میہ ہے کہ اس خبر کے ساتھ کچھ ایسے اضافی شواہد و قرائن بھی موجو د ہوں جن کی وجہ سے خبر کو قبول کرنے کی شر ائط پوری ہو جاتی ہوں۔ ان علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث www.islamic-studies.info

اضافی شواہد کی بنیاد پروہ حدیث، دوسری احادیث سے متاز ہو جائے گی اور اسے دیگر احادیث پرتر جیے دی جائے گ۔

#### اقسام

الیی خبر جس کے ساتھ شواہد و قرائن موجو د ہوں کی متعد داقسام ہیں۔ان میں مشہور ترین یہ ہیں:

- - بخاری ومسلم کی شان دیگر اہل علم سے بلند ہے۔
  - حصیح حدیث کی پیچان میں بخاری ومسلم دوسرے اہل علم پر فوقیت رکھتے ہیں۔
- اہل علم ان دونوں کی کتابوں کو قبول کرتے ہیں۔ یہ قبول عام، تواتر کے بغیر محض اسناد کی کثرت سے زیادہ مضبوط
   ہے۔
- حدیث مشہور ہو اور الی متعدد اسناد سے روایت کی گئی ہو جو ایک دوسرے سے بالکل ہی مختلف ہوں۔ ان اسناد کے راوی ضعیف نہ ہوں اور بیر اسناد خامیوں سے پاک ہوں۔
- حدیث کو حفاظ حدیث ائمہ نے مسلسل روایت کیا ہو اور یہ ایک غریب روایت نہ ہو۔ مثال کے طور پر ایسی حدیث جو امام احدیث ائمہ نے مسلسل روایت کی ہو۔ اسی طرح وہ احادیث جو امام احمد اور امام شافعی دونوں نے دیگر علماء سے روایت کی ہوں، یاامام شافعی اور امام مالک دونوں نے دیگر اہل علم سے روایت کی ہوں۔

# حکم

الیی خبر واحد جو شواہد و قرائن کی وجہ سے ممتاز ہو، دوسری قشم کی مقبول اخبار احاد سے زیادہ قابل ترجیح ہو گی۔ اگر دو احادیث میں تعارض (اختلاف) پایاجائے تواس حدیث کوتر جیح دی جائے گی جس کے ساتھ شواہد موجود ہوں۔

سوالات اور اسائتمنٹ

خبر واحد کو کس قشم کے شواہداور قرائن سے تقویت ملتی ہے۔ان کی فہرست تیار کیجیے۔

# باب 8: مُحَكَم اور مُخْلَف حديث

عمل کرنے یانہ کرنے کے لحاظ سے خبر مقبول کی دواقسام ہیں: ایک توبہ کہ اس پر عمل کیا جائے اور دوسری وہ جس پر عمل نہ کیا جائے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

اس سے علوم حدیث میں سے دوعلوم نکلتے ہیں اور وہ یہ ہیں:

# "محكم" كى تعريف

لغوی اعتبار سے یہ 'احکم" کا اسم مفعول ہے جس کا معنی ہے مضبوط بنائی گئی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں وہ احادیث جو اختلافات سے پاک میں اور قبول کی گئی ہیں، "محکم" کہلاتی ہیں۔اکثر احادیث اس قسم کی ہیں۔جہاں تک اختلافی احادیث کا تعلق ہے، تو ان کی تعداد بہت کم ہے۔

### "مختلِف" كى تعريف

لغوی اعتبار سے یہ 'اختلاف' کا اسم فاعل ہے جو کہ اتفاق کا متضاد ہے۔ یہ ایسی احادیث کو کہا جاتا ہے جن کا معنی بظاہر متضاد معلوم ہوتا ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں 'مختلف' ایسی احادیث کو کہا جاتا ہے جو کہ دونوں قابل قبول ہولیکن ان کا مفہوم بظاہر ایک دوسرے سے مختلف ہوں۔ اس تعارض کو دور کرنا بھی ممکن ہو۔

دونوں امختلف' احادیث صحیح یاحسن کے درجے کی ہوتی ہیں اور ان میں بظاہر اختلاف پایاجا تاہے۔اہل علم و فہم کے لئے اس اختلاف کو دور کرنا ممکن ہوتاہے۔

#### امختلف کی مثال

مسلم کی ایک حدیث میں آتا ہے، "ایک جانور سے دوسرے جانور کو بیاری لگنا کچھ نہیں ہے اور پر ندوں سے شگون لینا بھی کچھ نہیں ہے۔" اس کے برعکس بخاری کی ایک حدیث میں ہے، "کوڑھ میں مبتلا کسی شخص سے اس طرح دور بھا گو جبیبا کہ تم شیر سے دور بھا گئے۔" ہو۔"

یہ دونوں حدیثیں صحیح ہیں لیکن بظاہر ان میں اختلاف نظر آتا ہے۔ پہلی حدیث بیاری کے متعدی بن کی نفی کرتی نظر آتی ہے لیکن دو سری حدیث اس کے وجود کو تسلیم کرتی نظر آتی ہے۔ اہل علم نے متعد دانداز میں ان دونوں احادیث کے تعارض کو دور کیاہے اور ان میں موافقت پیدا کی ہے۔ یہاں ہم اس بحث کاذکر کریں گے جو حافظ ابن حجرنے کی ہے۔

# تضاد کو دور کرنے کی مثال

ان دونوں احادیث کا تضاد اس طرح سے دور کیا جاسکتا ہے کہ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے یہ جو فرمایا ہے کہ "کوئی کسی دوسرے سے مرض حاصل کر کے بیار نہیں ہوتا" اور جب آپ سے یہ پوچھا گیا کہ ہم نے دیکھا ہے کہ ایک خارش زدہ اونٹ دوسرے اونٹوں کو بھی یہ مرض لگادیتا ہے تو آپ نے فرمایا، "پھر پہلے کو یہ مرض کس نے لگایا۔" اس کامطلب یہ ہے کہ مرض کی ابتدااللہ تعالی کی طرف سے ہوتی ہے اور وہی پہلے کے بعد دوسرے کو بھی بیار کرتا ہے۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

جہاں تک کوڑھ کے مرض میں مبتلا شخص سے دور رہنے کا تھم دیا گیا تووہ "سد ذرائع" (یعنی احتیاطی تدبیر) کے طور پر تھا۔ آپ اس بات سے اتفاق فرمار ہے تھے کہ ایک شخص کو دو سرے شخص سے اللہ تعالی کی مرضی کے مطابق جذام لاحق ہو سکتا ہے جیسا کہ پہلے کو لاحق ہوا۔ شاید ایساتھا کہ سوال پوچھنے والا شخص اللہ تعالی کی تقدیر کے مقابلے میں بیماری کے متعدی ہونے کا قائل تھا۔ چونکہ یہ نظریہ غلط تھا اور اسے ماننا ایک گناہ تھا، اس وجہ سے آپ نے اسے گناہ سے بچانے کے لئے تھم دیا کہ وہ کوڑھ کے مرض میں مبتلا شخص کے پاس نہ تھہرے۔

نوٹ: ان احادیث کی صحیح تطبیق ہے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا مقصدیہ تھا کہ لوگ بیاری کے متعدی ہونے کے خیال سے اللہ تعالی کی تقدیر کو نظر اندازنہ کریں ورنہ آپ کے کوڑھی سے متعلق ارشاد سے یہ واضح ہو تاہے کہ آپ بیاری کے متعدی ہونے کو درست سمجھتے تھے۔

### مختلف احاديث كاحكم

مختلف احادیث کے ساتھ ان مر احل میں معاملہ کیا جائے گا:

- - اگرمضبوط وجوہات کی بنیادیر انہیں جمع کرناممکن نہ ہو تو پھر:
- اس بات کا تعین کیا جائے گا کہ ان میں سے ایک حدیث ناشخ (یعنی حکم کو منسوخ کرنے والی) ہے اور دوسری منسوخ دیشے حدیث کوترک کر دیاجائے گا۔
- اگرناسخ ومنسوخ کاعلم نہ ہوسکے تو پھر ان میں ہے کسی ایک حدیث کو ترجیجے دینے کی کوشش کی جائے گی۔ اس ترجیج
   کی بنیاد کچھ اصول ہیں جن کی تعداد بچاس تک پہنچتی ہے۔ قابل ترجیج حدیث پر عمل کیا جائے گا۔
- اگرایک حدیث کو دوسری پرترجیج دینا بھی ممکن نہ ہو، اور ایسا بہت ہی کم ہو گا، تو پھر ہم اس وقت تک ان دونوں
   احادیث پر عمل نہ کریں گے جب تک ان میں سے ایک کوتر جیج نہ دی جاسکے۔

# اختلاف حدیث کے فن کی اہمیت اور اس کی جمیل کیسے کی گئی ہے؟

یہ فن علوم حدیث کا اہم ترین فن ہے۔ اہل علم کے لئے اسے حاصل کرنا بہت ضروری ہے۔ اس میں وہ اہل علم ماہر ہوتے ہیں جو حدیث، فقہ اور اصول فقہ سب علوم پر عبور رکھتے ہوں۔ یہی اہل علم اس علم میں غوطہ زنی کر سکتے ہیں۔ ان کے لئے اس علم میں سوائے چند استثنائی معاملات کے اور کچھ مشکل نہیں ہے۔ اہل علم نے تعارض کو دور کرنے کے لئے جو کاوشیں کی ہیں اس سے ان کی دفت نظری، علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

ا نتخاب کی خوبی اور ان کے مقام و مرتبے کا اندازہ ہو تاہے۔اس سے ان دوسرے درجے کے لو گوں کی جرات کی حیثیت بھی معلوم ہو جاتی ہے جوانہی علماءکے خوشہ چیں ہیں لیکن ان پر اعتراض کرتے ہیں۔

#### مختلف احاديث ميس مشهور ترين تصانيف

- امام شافعی کی اختلاف الحدیث۔ بیراس فن میں پہلی تصنیف ہے۔
  - ابن قتيبه يعنى عبدالله بن مسلم كى تاويل مختلف الحديث
    - ابوجعفر احمد بن سلامه الطحاوي كي مشكل الآثار

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- دواحادیث میں موجو د بظاہر تضاد کی وجہ کیا ہوا کرتی ہے؟
  - بظاہر متضاد احادیث کو تطبیق دینے کا طریقہ بیان تیجیے۔
    - اوپربیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 9: ناسخ اور منسوخ حدیث

# "نشخ" کی تعریف

لغوی اعتبار سے نسخ کے دومعانی ہیں۔ایک تو"ازالہ" ہے یعنی کسی چیز کوزائل کرناجیسے سورج نے سائے کوزائل کر دیا۔ دوسرامعنی ہے کسی چیز کو نقل کرناجیسا کہ اگر کسی کتاب میں سے کوئی بات نقل کی جائے تو کہا جائے گا کہ میں نے کتاب کو نسخ کر دیا ہے۔ ناتخ، منسوخ کوزائل کر دیتا ہے یا پھر اسے منتقل کر دیتا ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں شریعت کے ایک حکم کی جگہ دوسر احکم جاری کرنے کانام'نشخ' ہے۔

نوٹ: یہاں یہ سوال پیدا ہو سکتا ہے کہ شریعت کے بعض احکامات کو منسوخ کر دیا گیا۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ بعض احکامات کا تعلق مخصوص صور تحال ہے ہوا کر تا ہے۔ جب وہ مخصوص صور تحال ختم ہو جاتی ہے تواس کا حکم بھی باقی نہیں رہا کر تا۔ مثال کے طور پر قر آن مجید میں شراب کو ایک دم حرام نہیں کیا گیا کیونکہ عرب شراب کے بہت زیادہ عادی تھے۔ پہلے شراب کی برائی بیان کر کے اس سے نفرت دلائی گئی۔ پھر انہیں نماز کے او قات میں شراب پینے سے منع کیا گیا۔ جب لوگوں کا ذہن اس معاملے میں ایک خاص پختگی کو پہنچ گیا تو شراب کی مکمل حرمت کا حکم نازل ہوا۔ یہی معاملہ حدیث کے ناشخ و منسوخ کا ہے۔

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_علوم الحديث

# "نسخ" كى اہميت، مشكلات اور اس ميں مشہور ماہرين

حدیث کے ناشخ و منسوخ کاعلم مشکل ترین مہم ہے۔ زہری کہتے ہیں، "حدیث کے ناشخ و منسوخ کاعلم حاصل کرنے کی کوشش نے اہل علم کو تھکا دیا ہے۔ " اس علم کے سب سے مشہور ماہر امام شافعی ہیں۔ وہ اس کام میں ید طولی رکھتے تھے اور دوسروں کی نسبت اس میدان میں بہت آگے تھے۔

امام شافعی جب مصر چلے گئے تو امام احمد بن حنبل نے ابن وارہ سے کہا، "کیا آپ نے شافعی کی کتب لکھ رکھی ہیں؟" انہوں نے کہا، "جی نہیں۔" امام احمد کہنے گئے،" یہ تو آپ نے بڑی غلطی کی۔ ہم میں سے کوئی مجمل ومفسر اور حدیث کے ناشخ و منسوخ کا علم نہیں رکھتا تھا۔ جب ہم امام شافعی کے ساتھ بیٹھنے لگے تو ہمیں یہ چیزیں معلوم ہوئیں۔"

# ناسخ ومنسوخ كاعلم كيسے ہو تاہے؟

حدیث کے ناسخ ومنسوخ کاعلم ان طریقوں میں سے کسی ایک سے ہو تاہے:

- رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم نے تصریح فرمادی ہو جیسے مسلم میں سیدنا بریدہ رضی الله عنه سے مروی حدیث ہے کہ آپ نے فرمایا: "میں نے تمہیں قبور کی زیارت سے منع کیا تھا، اب تم ان کی زیارت کرلیا کرو کیونکہ یہ آخرت کی یاد دلاتی ہیں۔"
- کسی صحابی نے وضاحت کر دی ہو جیسا کہ سیرنا جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے جو آخری حکم دیے ان میں سے ایک بیہ ہے کہ جس نے آگ پر پکی ہوئی چیز کھائی ہو،اسے دوبارہ وضو کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔اسے سنن کے مصنفین نے روایت کیا ہے۔
- تاریخ کے علم سے ناسخ و منسوخ کاعلم ہو جائے۔ مثلاً سید ناشداد بن اوس رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے کہ کچھنے لگانے اور لگوانے والے دونوں کاروزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ (ابو داؤد) ہیہ حدیث سید نا ابن عباس رضی اللہ عنہما کی حدیث سے منسوخ ہو گئ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے روزے کی حالت میں کچھنے لگوائے۔ (مسلم) شداد کی حدیث کے بعض طرق سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ یہ حدیث فتح مکہ کے سال (8ھ) کی ہے جبکہ ابن عباس رضی اللہ عنہما حضور کے ساتھ ججۃ الو داع (10ھ) میں شریک ہے۔

<u>www.islamic-studies.info</u>

# حدیث کے ناسخ و منسوخ سے متعلق اہم تصانیف

- ابو بكر محد بن موسى الحاز مي كي الاعتبار في الناسخ والمنسوخ في الآثار
  - امام احمد كى الناسخ والمنسوخ
  - ابن جوزي كي تجريد الاحاديث المنسوخة

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- لبعض احکامات کو منسوخ کر دینے کی وجہ کیا تھی؟
  - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

# يونك 4: خبر مر دود (مستر دشده خبر)

# باب 1: خبر مر دود اور اسے مستر د کرنے کے اسباب

### تعريف

خبر مر دود وہ خبر ہے جس کے راوی کاسچا ہو نامعلوم نہ ہو سکے۔ صحیح حدیث کی بحث میں جو شر ائط پائی گئی ہیں، ان میں سے ایک یازیادہ شر ائط اگر پوری نہ ہوں تووہ حدیث مستر د کر دی جاتی ہے۔

نوٹ: یہاں پر لفظ "مر دود" اس معنی میں نہیں ہے جس میں اردو میں استعال ہو تا ہے۔ یہاں مر دود کا مطلب ہے، "مستر د شدہ"۔ عربی میں اس لفظ میں ولیی نفرت اور حقارت نہیں پائی جاتی جیسا کہ اردو کے مر دود میں پائی جاتی ہے۔

## خبر مر دود کی اقسام اور اس کے اسباب

اہل علم نے خبر مر دود کی بہت ہی اقسام بیان کی ہیں۔ بعض اہل علم نے ان کی تعداد چالیس بتائی ہے۔ ان میں سے اکثر ان اقسام کے الگ الگ نام رکھتے ہیں جبکہ بعض اہل علم سب کے الگ الگ نام رکھنے کی بجائے بہت ہی اقسام کو ایک ہی عمومی نام "ضعیف" سے موسوم کرتے ہیں۔

حدیث کو مستر د کرنے کے اسباب بہت زیادہ ہیں لیکن سے سب ان دوبڑے اسباب کا حصہ ہیں۔ میہڑے اسباب سے ہیں۔

- اسناد کی کڑیوں کاٹوٹ جانا (سقط من الاسناد)
- راوی کی شخصیت پر عائد کر ده الزامات (طعن فی راوی)

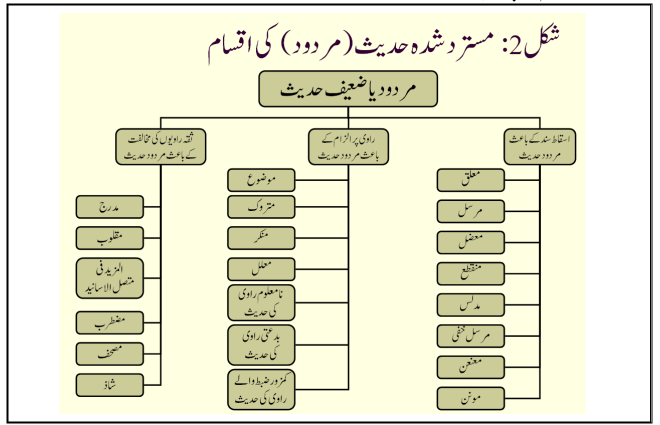
ان میں سے ہر ایک سبب کے تحت بہت ہی اقسام پائی جاتی ہیں۔ ہم ان پر انشاء اللہ مستقل بحث کریں گے۔ اس کے علاوہ ثقہ راویوں کی بیان کر دہ حدیث کی مخالفت کی وجہ سے بھی حدیث ضعیف ہو جایا کرتی ہے۔

ہم اپنی بحث کی ابتدا "ضعیف" حدیث سے کرتے ہیں جو کہ خبر مر دود کاعمومی نام ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### سوالات اور اسائتمنٹ

# مر دود احادیث کی اقسام کے چارٹ پر غور کیجیے۔احادیث کومستر دکرنے کی بنیادی وجوہات کون کون سی ہیں؟



# باب 2: ضعيف مديث

## "ضعیف" کی تعریف

لغوی اعتبار سے "ضعیف"، " قوی " کا متضاد ہے بعنی کمزور۔ کمزوری جسمانی بھی ہوسکتی ہے اور معنوی بھی۔ یہاں معنوی کمزوری مراد ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں ضعیف وہ حدیث ہے جس میں حسن حدیث کی نثر ائط مکمل طور پر نہ پائی جاتی ہوں۔ بیقونی اپنی نظم میں کہتے ہیں:

 علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### ضعیف حدیث کے در جات

حییہا کہ صحیح حدیث کے درجات میں فرق ہے، اس طرح راویوں کی کمزوری کی شدت اور کی کے باعث ضعیف حدیث کے درجات میں بھی فرق ہے۔ اس میں ضعیف، بہت زیادہ ضعیف، ضعیف ترین، منکر اور موضوع احادیث شامل ہیں۔ موضوع (یعنی گھڑی ہوئی جعلی حدیث) کا درجہ بدترین ہے۔ (علوم الحدیث ص89)

#### كمزور ترين اسناد

جیبا کہ صحیح حدیث کی بحث میں ہم صحیح ترین اسناد بیان کر چکے ہیں، اسی طرح ضعیف کی بحث میں اہل علم نے ضعیف ترین اسناد بیان کی ہیں جنہیں "اوھی الاسانید" کہا جاتا ہے۔ حاکم نیشاپوری نے ان کا ذکر کیا ہے۔ (معرفة علوم الحدیث ص 71-77) اوھی الاسانید میں سب سے بڑی وہ ہیں جو کہ بعض صحابہ یا بعض ممالک یا بعض شہروں سے متعلق ہیں۔ ہم حاکم کی کتاب سے ان کی کچھ مثالیں بیان کرتے ہیں:

- سيدنا ابو بكر صديق رضى الله عنه سے منسوب كمزور ترين سند: صدقة بن موسى الدقيقى فرقد صبحى مرة الطيب ابو بكر۔ ابو بكر۔
- ابن عباس رضی الله عنهماسے منسوب کمزور ترین سند: سدی صغیر محمد بن مروان الکلبی ابوصالح ابن عباس حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ سلسلہ کذب ہے نہ کہ سلسلہ ذھب (یعنی یہ سونے کی نہیں بلکہ جھوٹ کی زنجیر ہے۔) (دیکھیے تدریب الراوی جامل 181)

## ضعيف حديث كي مثاليس

امام ترمذی حکیم الاثرم—ابی تمیم الهجیمی—ابو ہریرہ—سے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "جس شخص نے کسی عورت سے حالت حیض میں یاغیر فطری مقام سے ازدواجی تعلقات قائم کیے یاوہ کسی کا بن کے پاس گیا تواس نے اس چیز کا انکار کیا جو محمدیر نازل ہوئی۔"

امام ترمذی بیہ سند بیان کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ ہم سوائے اس سند کے اس حدیث کی کسی اور سند سے واقف نہیں ہیں۔اس کے بعد وہ کہتے ہیں کہ امام ترمذی بیات سند میں حکیم الاثر م وہ کہتے ہیں کہ امام بخاری نے اس سند کو ضعیف قرار دیا ہے۔ اس کی مزید وضاحت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ اس سند میں حکیم الاثر م ضعیف راوی ہیں۔ امام بخاری نے انہیں ضعیف قرار دیا ہے۔ حبیبا کہ حافظ ابن حجرنے تقریب التہذیب میں ان کے متعلق لکھا ہے کہ "ان میں کمزوری پائی جاتی ہے۔"

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

نون: بعض او قات کسی ضعیف بلکہ جعلی حدیث میں بھی جو بات بیان کی گئی ہوتی ہے، وہ درست ہوتی ہے۔ اس بات کے درست ہونے کا مطلب نہیں ہے کہ وہ حدیث صحیح ہے۔ حدیث کے صحیح ہونے کا مطلب سے ہے کہ اس بات کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے نسبت درست ہے یا نہیں۔ اس کے لئے حدیث کی سند کا مطالعہ کیا جاتا ہے اور ایسا ہوتا ہے کہ بات تو درست ہولیکن سند کمزور ہو جس کی وجہ سے وہ حدیث ضعیف قرار پائے۔ اس کے بر عکس ایسا بھی ہوتا ہے کہ حدیث کی سند بہت مضبوط ہوتی ہے لیکن اس میں بیان کی گئی بات بالکل غلط ہوتی ہے۔ اس صورت میں اہل علم نے درایت کے اصول بیان کیے ہیں جن کی روشنی میں اس حدیث کی متن کا تجزیہ کرکے اس کے صحیح یاضعیف ہونے کی شخصی کی جاتی ہونے ہے۔

# ضعيف حديث كي روايت كاحكم

اہل حدیث کے نزدیک چند شر اکط کی پابندی کے ساتھ ضعیف احادیث کوروایت کرنااور اس کی اسناد بیان کرتے ہوئے اس حدیث کے ضعف کو بیان نہ کرنا جائز نہیں روایت کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ انہیں کے جعلی بن کو بیان کیے بغیر انہیں روایت کرنا جائز نہیں ہے۔ ضعیف حدیث کوروایت کرنے کی شر اکط بیرہیں:

- پیه عقائد سے متعلق نہ ہوں۔
- یہ احکام شرعیہ سے متعلق نہ ہوں جن کے ذریعے حلال وحرام کا تعین کیا جاتا ہے۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ وعظ ونصیحت، ترغیب و ترہیب، اور قصے وغیرہ بیان کرنے کے لئے ان حدیثوں کا استعال کیا جاسکتا ہے۔ اس معاملے میں سفیان توری، عبدالرحمٰن مہدی اور احمد بن حنبل جیسے ماہرین حدیث نے بھی نرمی برتی ہے۔ (علوم الحدیث ص 93 اور الکفایة ص33)

اس زمانے کے محد ثین نے حدیث کاضعف بتانے کی ضرورت اس وجہ سے محسوس نہیں کی کہ ان کے قارئین سند دیکھ کر حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا اندازہ لگالیا کرتے تھے۔ ان کا بیہ عمل اپنے زمانے کے اعتبار سے درست تھا مگر موجودہ دور میں اس کی وجہ سے بڑے فتنے پیدا ہوئے۔ مثال کے طور پر نوافل کے فضائل پر مشتمل ضعیف احادیث کی بنیاد پر لوگ نفلی عبادات میں اسنے مشغول ہوئے کہ انہوں نے بیوی بچوں کی کفالت جیسے فرض کو نظر انداز کر دیا۔

موجو دہ دور میں عام لو گوں کے لئے چونکہ ایسا کرنا ممکن نہیں اور ضعیف احادیث کی بنیاد پر بہت سے فتنے بھی کھڑے گئے ہیں، اس وجہ سے اہل علم کواب احادیث کا صحیح وضعیف ہونا بیان کرنا چاہیے۔

اس قشم کی احادیث کی روایت کرتے ہوئے یہ احتیاط کرنی چاہیے کہ بیر نہ کہا جائے کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے یہ بات ار شاد فرمائی"، بلکہ یہ کہاجائے کہ "حضور سے اس طرح سے روایت کیا گیا" یا"ہم تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب یہ علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

بات پینچی ہے" یااسی قشم کی کوئی اور بات۔ یہ اس وجہ سے ہے کہ حدیث کے ضعف کو جانتے ہو جھتے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف منسوب نہ کیا جائے۔

# ضعیف حدیث پر عمل کرنے کا حکم

اہل علم کے مابین ضعیف حدیث پر عمل کرنے کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ ان کی اکثریت کے نزدیک فضائل اعمال سے متعلق ضعیف احادیث پرتین شر اکط کی بنیاد پر عمل کرنامستحب ہے۔ ان کی وضاحت کرتے ہوئے حافظ ابن حجر لکھتے ہیں:

- حدیث میں شدید نوعیت کاضعف نہ پایاجا تاہو۔
- حدیث کو کسی اصل حدیث کے تحت درج کیاجائے (جو کہ صحیح ہو) اور اس پر عمل کیاجا تا ہو۔
- عمل کرتے ہوئے اس حدیث کے ثابت شدہ ہونے پریقین نہ رکھا جائے بلکہ احتیاطاً عمل کیا جائے۔ (تدریب الراوی ج1 ص298-299اور فتح المغیثج 1 ص268)

# ضعيف حديث پر مشتمل مشهور تصانيف

- الیمی کتب جن میں ضعفاء (ضعیف راویوں) کا ذکر کیا گیا ہے جیسے ابن حبان کی کتاب الضعفاء، ذہبی کی میزان الاعتدال وغیرہ۔ان کتب میں ان ضعیف احادیث کی مثالیں بیان کی گئی ہیں جو اپنے راویوں کی کمزوری کے باعث ضعیف ہیں۔
- الیی کتب جو ضعیف احادیث کی کسی خاص قشم سے متعلق ہوں جیسے کتب مر اسیل، کتب علل، کتب مدرج وغیرہ۔ ابوداؤد کی کتب العلل اس کی مثالیں ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- ضعیف حدیث کی تعریف کیجے اور اس کا حسن اور صحیح سے موازنہ کیجے۔
  - او پربیان کر دہ کتب کو انٹرنیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 3: اسقاط سند کے باعث مستر د کر دہ حدیث

### "اسقاط سند" کی تعریف

"اسقاط سند" کامطلب بیر ہے کہ سلسلہ اسناد میں ایک یا ایک سے زائد راوی کے نام غائب ہوں خواہ ایسا جان بوجھ کر کیا گیا ہویانہ ہو۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

راوی کے نام کاغائب ہوناسند کے شر وع میں بھی ہو سکتا ہے، آخر میں بھی اور در میان میں بھی۔ یہ سقوط ظاہر بھی ہو سکتا ہے اور چھپاہوا بھی۔

### "سقوط سند" کی اقسام

"سقوط سند" کے ظاہر ہونے یاچھیے ہوئے ہونے کے اعتبار سے اس کی دوا قسام ہیں۔ ظاہر اور خفی۔

سقوط ظاہر، ایسااسقاط سند ہو تاہے جسے علوم حدیث کے ماہرین پہچان سکتے ہیں۔ مثلاً وہ جانتے ہیں کہ ایک راوی اور اس کے شیخ (یعنی جس سے وہ روایت کر رہاہے) کی آپس میں ملا قات نہیں ہوئی کیونکہ وہ ایک زمانے سے تعلق نہ رکھتے تھے یا اگر چپہ ان کا زمانہ ایک تھا لیکن وہ کبھی ایک مقام پر اکٹھے نہیں ہوئے۔ اس راوی کے پاس اپنے شیخ کی جانب سے اجازہ اور وجادہ بھی موجود نہ ہو۔ اسناد کی تحقیق کرنے والے محقق کوراویوں کی تاریخ پیدائش، تاریخ وفات، طلب علم اور سفر کے او قات وغیرہ کا علم ہونا چاہیے تا کہ وہ یہ چیزیں جان سکے۔

نوف: "اجازہ" روایت کرنے کی اجازت کو کہتے ہیں۔ ایک راوی کی اپنے شیخ سے ملاقات نہیں ہوئی لیکن اس نے شیخ سے کسی ذریعے (مثلاً کسی اور شخص) سے روایات حاصل کرلیں۔ جب شیخ کو اس کا علم ہوا تو اس نے اس شخص کو اس طرح سے روایت کرنے کی اجازت دے دی جیسے اس نے خود شیخ سے احادیث سنی ہوں۔ اس قسم کی اجازت کو اصطلاحی طور پر "اجازہ" کہا جاتا ہے۔

"و جادہ" اس صورت حال کو کہتے ہیں کہ کسی راوی کو اپنے شنخ کے ہاتھ کی لکھی ہوئی کتاب مل گئی اور وہ شنخ کی تحریر کو پہچانتا تھا۔ اب وہ اس کتاب کی بنیاد پر شنخ سے روایت کرنے لگا۔ موجو دہ دور میں حدیث کی غیر مشہور کتب کے بہت سے قلمی نسنخ (مخطوطے) ملے ہیں جن پر ان کے مصنفین کے دستخط موجو دشتھ۔ دنیا کے مختلف ممالک سے ملنے والے ان نسخوں کا تقابلی مطالعہ کیا گیا اور ہر طرح کے اطمینان کے بعد انہیں ان کے مصنفین کے نام سے شائع کر دیا گیا۔ اس کی تفصیل آگے بیان کی جائے گی۔

علماء حدیث نے سقوط ظاہر کوراوی کے غائب ہونے کی سند میں جگہ اور غائب راویوں کی تعداد کے اعتبار سے چار اقسام میں تقسیم کیا ہے: معلق، مرسل، معضل اور منقطع۔

سقوط خفی، سند حدیث میں راویوں کا اس طرح سے غائب ہوناہے جس کا علم کسی عام عالم حدیث کو نہیں ہو سکتا بلکہ سند میں خامیوں کے خصوصی ماہرین کو ہی اس کا علم ہو سکتا ہے۔ اس کی دواقسام ہیں: مدلّس اور مرسل خفی۔اب ہم ان چیر اقسام کوالگ الگ عنوانات کے تحت بیان کریں گے۔ www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

سوالات اور اسائنمنٹ

اسقاط سندسے کیامر ادہے۔ مثال سے وضاحت کیجیے۔

باب 4: معلق حدیث

# "معلق حديث" كى تعريف

لغوی اعتبار سے "معلق"، علّق کااسم مفعول ہے اور اس کامطلب ہے ایسی چیز جسے باندھ کر لٹکا دیا گیا ہو۔ ایسی سند کو معلق کہا جائے گاجو کہ اوپر کی جانب تو ملی ہوئی ہولیکن نیچے کی جانب ٹوٹی ہو آور اس طرح سے اس چیز کی طرح ہو جائے جو حصِت سے لٹکائی گئ ہو۔ اصطلاحی مفہوم میں بیہ ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کے راویوں کی کثیر تعداد کوغائب کر دیا جائے۔

# "معلق حدیث" کی صور تیں

- پوری کی پوری سند کوغائب کر دیا جائے اور بیہ کہا جائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا۔
  - صحابی یا صحابی و تابعی کے علاوہ تمام راویوں کو حذف کر دیاجائے۔ (شرح نخبة ص42)

# "معلق حديث" كي مثاليل

امام بخاری نے "باب ما یذکر فی فخذ" یعنی ران سے متعلق باب کے مقد مے میں یہ روایت نقل کی ہے: "سیدنا ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ جب سیدنا عثان رضی اللہ عنہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے جربے میں داخل ہوئے تو آپ نے اپنی ٹانگ کو کپڑے سے ڈھانپ لیا۔ " یہ حدیث معلق ہے کیونکہ امام بخاری نے سوائے صحابی یعنی سیدنا ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کے تمام راویوں کو حذف کر دیا ہے۔

# "معلق حديث" كاحكم

معلق حدیث کو مستر دکر دیاجائے گا۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس میں حدیث قبول کرنے کی شر ائط میں سے "اتصال سند" یعنی سند کے ملا ہواہونے کی شرط نہیں پائی جاتی۔ اس کی سند میں ایک یاایک سے زائد راویوں کو حذف کر دیا گیاہو تاہے اور ان حذف کر دہ راویوں کے حالات کا ہمیں علم نہیں ہو تا۔ ملوم اسلاميه پروگرام \_ \_ \_ علوم الحديث www.islamic-studies.info

## صححین میں موجو د معلق احادیث کا حکم

یہ حکم کہ"معلق حدیث کو مستر دکیاجائے گا" عام کتب کے بارے میں ہے۔اگر معلق حدیث ایسی کتب میں پائی جائے جس میں صرف صحیح احادیث کو درج کیا گیاہو جیسا کہ صحیح بخاری و مسلم تو پھر اس کے لئے ایک خصوصی حکم ہے۔ان احادیث کو وعظ و نصیحت کے لئے استعمال کیاجاسکتاہے بشر طیکہ ان میں بیہ شر ائط یائی جاتی ہوں۔

- انہیں معروف صغے (Active Voice) میں روایت کیا گیاہو۔ جیسے فرمایا، ذکر کیا، حکایت کی وغیر ہ۔ اس معاملے میں اس کے صحیح ہونے کا حکم لگایا جائے گا۔
- انہیں مجہول صغے (Passive Voice) میں بیان کیا گیاہو، جیسے کہا گیا، ذکر کیا گیا، حکایت کی گئی تواس معاملے میں اس کے صحیح ہونے سے ہونے کا حکم نہیں لگایا جائے گا۔ یہ صحیح، حسن، ضعیف کچھ بھی ہو سکتا ہے۔ کسی "صحیح" نام کی کتاب میں مذکور ہو جانے سے حدیث صحیح نہیں ہو جاتی بلکہ اس کے لئے اسناد کی شخصیق کرنے کا طریقہ ہے جس کی بنیا دیر احادیث کو صحیح قرار دیاجا تا ہے۔

نوٹ: بعض لوگوں کو شاید یہ بات عجیب گئے کہ صحیح بخاری و مسلم میں بھی معلق احادیث پائی جاتی ہیں۔ معلق احادیث ان کتب میں استثنائی طور پر صرف باب کے مقدمے میں پائی جاتی ہیں۔ ان معلق احادیث کی شخیق پر علیحدہ کتابیں بھی لکھی جاچکی ہیں۔ حافظ ابن ججرنے اپنی کتاب " تغلیق التعلیق" میں بخاری کی معلق احادیث کی متصل اسناد بیان کی ہیں۔ بخاری و مسلم کی وہ تمام احادیث صحیح قرار دی گئی ہیں جن کے ساتھ مکمل سند بیان کی گئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بخاری کا مکمل نام "الجامع المسند الصحیح" ہے۔ یعنی بخاری کی وہ تمام احادیث سے جاتی ہوں کے ساتھ مکمل سند بیان کی گئی ہیں۔ اسناد سے قطع نظر بخاری اور مسلم کی احادیث پر بھی بعض حضرات نے درایت کے اصولوں کے تحت تنقید کی ہے۔ اہل علم نے اس تنقید کا معقول اور اطمینان بخش جواب بھی دیا ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- معلق حدیث کی تعریف کیجے۔
- معلق اور ضعیف حدیث میں کیا فرق ہے؟

# باب 5: مُرسَل حديث

# "مرسل حديث" كى تعريف

لغوی اعتبار سے مرسل "ارسال" کااسم مفعول ہے۔اس کامطلب ہے ڈھیلی ڈھالی چیز۔ مرسل وہ حدیث ہوتی ہے جس کی اسناد ڈھیلی

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

ڈھالی ہوں یعنی اس میں جانے پہچانے راویوں ہی پر انحصار نہ کیا گیا ہو۔

اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہتے ہیں جس میں تابعی کے بعد والے راوی (لیتی صحابی) کو حذف کر دیا گیا ہو۔

# "مرسل حديث" كي صورت

اس کی صورت ہے ہے کہ کوئی تابعی خواہ اس کی صحابہ سے ملا قات بڑی عمر میں ہوئی ہویا چھوٹی عمر میں وہ یہ کھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ واللہ وسلم نے اس طرح فرمایا، یا آپ نے ایسے کیا یا آپ کی موجو دگی میں ایسا کیا گیا۔ محد ثین کے نزدیک مرسل کی صورت اسی طرح کی ہوا کرتی ہے۔

### "مرسل حديث" كي مثال

امام مسلم اپنی" صحیح" میں کتاب البیوع میں حدیث نقل کرتے ہیں،"محمد بن رافع، تحبین سے، وہ لیث سے، وہ عقیل سے، وہ ابن شہاب سے، وہ سعید بن مسیب سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مز ابنہ (یعنی تازہ کھجوروں کو چھوہاروں کے بدلے بیجنے) سے منع فرمایا۔"

اس سند میں سعید بن مسیب رحمۃ اللہ علیہ بڑے تابعین میں شار ہوتے ہیں۔ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے حدیث روایت کی ہے اور اپنے اور حضور کے در میان واسطے کو حذف کر دیا ہے۔ اس حذف واسطے میں صرف ایک صحابی بھی ہوسکتے ہیں یا ایک صحابی کے ساتھ ساتھ کوئی اور تابعی بھی ہوسکتے ہیں (جن سے سعید بن مسیب نے یہ حدیث سنی ہوگی۔)

### فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کے نزدیک "مرسل حدیث" کامعنی

ہم نے مرسل حدیث کی جن صور توں کا ذکر کیا، یہ محدثین کی تعریف کے مطابق ہے۔ فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کے نزدیک مرسل حدیث کی تعریف میں کچھ فرق ہے۔ ان کے نزدیک مرسل کا معنی زیادہ وسیع ہے اور وہ ہر منقطع حدیث (یعنی جس میں کوئی ایک راوی بھی غائب ہو خواہ وہ صحابی ہویا بعد کا کوئی راوی) کو مرسل ہی میں شار کرتے ہیں خواہ اس انقطاع کا سبب کچھ بھی ہو۔ خطیب بغدادی کا نقطہ نظر بھی یہی ہے۔

# "مرسل حديث" كاحكم

مرسل حدیث بنیادی طور پر تومستر دہی کی جاتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس میں صحیح حدیث کی شر ائط میں سے اتصال سند کی شرط موجود نہیں ہے۔ جوراوی حذف کیا گیا ہے، ہمیں اس کے حالات کاعلم نہیں ہے۔ عین ممکن ہے کہ وہ صحابی نہ ہواور ضعیف ہو۔ حدیث کے ماہرین کامرسل حدیث اور اس سے نتائج اخذ کرنے کے بارے میں اختلاف ہے۔ یہ وہ منقطع حدیث ہے جس کی سند کا علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

صرف آخری حصہ حذف کیا گیا ہے۔ جس نام کو حذف کیا گیا ہے ، غالب گمان بیہ ہے کہ وہ صحابی ہو گا اور تمام صحابہ اعلی کر دار کے مالک تھے۔ اگر ہمیں ان کے نام کاعلم نہ بھی ہو، تب بھی اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

اجمالی طور پر اہل علم کے اس بارے میں تین نقطہ نظر مشہور ہیں:

- مرسل حدیث کو مستر دکیا جائے گا۔ محدثین، فقہاءاور اصول فقہ کے ماہرین کی اکثریت کا یہی نقطہ نظر ہے۔ ان کی دلیل میہ ہے کہ ہمیں حذف کر دہ راوی کے نام کا علم نہیں۔ عین ممکن ہے کہ وہ صحابی نہ ہو بلکہ کوئی تابعی ہو اور حدیث روایت کرنے میں ضعیف ہو۔
- مرسل حدیث صحیح ہے اور اس سے نتائج اخذ کیے جائیں گے۔ یہ تین بڑے ائمہ یعنی ابو حنیفہ، مالک اور احمد بن حنبل کا نقطہ نظر ہے۔ علاء کا یہ گروہ اس بنیاد پر اس فشم کی حدیث کو قبول کرتاہے کہ مرسل حدیث صرف ثقہ راوی سے ہی روایت کی گئ ہو۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ ایک ثقہ تابعی صرف اسی صورت میں کسی بات کورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر سکتاہے اگر اس نے اسے کسی قابل اعتماد شخص (یعنی صحابی) سے یہ بات سنی ہو۔
  - مرسل حدیث کو کچھ شر الط کے ساتھ قبول کیاجائے گا۔

یہ امام شافعی اور بعض دیگر اہل علم کانقطہ نظر ہے۔انہوں نے مرسل حدیث کو قبول کرنے کے لئے چند شر ائط بیان کی ہیں:

- مرسل حدیث بیان کرنے والاراوی بڑی عمر کے ان تابعین میں سے ہو جنہوں نے بڑی عمر میں صحابہ سے احادیث روایت کی ہیں۔ (اس کی وجہ یہ ہے کہ چھوٹی عمر والے تابعین براہ راست صحابہ سے روایت نہیں کرتے بلکہ کسی اور تابعی سے احادیث روایت کرتے ہیں۔)
- جب کبھی بھی وہ راوی اس شخص کا نام بیان کرے جس سے اس نے احادیث روایت کی ہیں تووہ شخص ثقہ ( یعنی قابل اعتاد ) ہو۔
  - حفاظ حدیث اس حدیث کے خلاف کوئی حدیث بیان نہ کریں۔
- حدیث کو کسی اور سند سے بھی روایت کیا گیا ہو۔ اگر دوسری سند بھی مرسل ہو تو اس صورت میں اسے بیان کرنے والا راوی پہلے راوی کے علاوہ کوئی اور شخص ہو۔
  - مرسل حدیث کسی صحابی کے قول کے مطابق ہو۔
  - اکثر اہل علم اس مرسل حدیث کے مطابق احکام اخذ کرتے ہوں۔ (کتاب الرسالة از شافعی)

الیی مرسل حدیث، جو کئی طرق سے روایت کی گئی ہو، کی ان شر ائط کی بنیاد پر تحقیق کر لینے کے بعدیہ واضح ہو جائے کہ یہ صحیح ہے لیکن

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

اس کے ساتھ ساتھ ہے کسی اور صحیح حدیث سے متضاد ہو اور اس تضاد کو دور کرنا ممکن نہ ہو، تواس صورت میں ہم مرسل حدیث کوتر جیج دیں گے کیونکہ اس کی اسناد کے طرق زیادہ ہیں۔

نوف: تابعین کی بڑی یا چھوٹی عمر علوم حدیث میں ایک دلچیپ موضوع ہے۔ مثال کے طور پر ایک صاحب اس دور میں پیدا ہوئے جب صرف چند صحابہ کرام ہی زندہ تھے۔ انہوں نے بچپن یالڑ کین میں ان صحابہ سے ملا قات کرلی اور تابعی کا درجہ حاصل کرلیا مگر ان کی عمر الیں نہ تھی جس سے بیہ ان صحابہ سے با قاعدہ کچھ سکھ سکتے۔ جب بیہ پختہ عمر کو پہنچے تو بڑی عمر کے تابعین سے انہوں نے تعلیم حاصل کی۔ ایسے تابعی کی مرسل حدیث کے بارے میں بیہ نہیں کہا جاسکتا کہ انہوں نے بیہ براہ راست کسی صحابی سے حاصل کی ہوگی۔

## صحابی کی "مرسل حدیث"

کسی صحابی کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے قول و فعل سے متعلق بیان کر دہ حدیث بھی مرسل ہوسکتی ہے کیو نکہ ممکن ہے کہ اس صحابی نے اس بات کوخو د سنایا دیکھانہ ہو۔ اس کی وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ وہ صحابی عہد رسالت میں کم عمر ہو، یا اس نے دیر سے اسلام قبول کیا ہو یا پھر اس موقع پر موجو د نہ ہو۔ ایسے صحابہ جو عہد رسالت میں کم عمر ہے جیسے سید نا ابن عباس یا ابن زبیر رضی اللہ عنہم کی روایات کثیر تعداد میں یائی جاتی ہیں۔

# صحابی کی "مرسل حدیث" کا حکم

علماء کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق صحابی کی مرسل حدیث صحیح ہوگی اور اس سے نتائج اخذ کرنا درست ہوگا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کا امکان بہت کم ہے کہ صحابی نے کسی تابعی سے حدیث روایت کی ہو۔ اگر انہوں نے ایسا کیا ہو تو وہ اسے بیان کر دیتے ہیں۔ جب صحابہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کوئی بات منسوب کریں تواس کا مطلب یہ ہو تا ہے کہ انہوں نے دوسرے صحابی سے ہی اس بات کو سناہو گا۔ جبیہا کہ اوپر گزر چکاہے کہ صحابی کو حذف کر دینے سے کوئی فرق نہیں پڑتا (کیونکہ تمام صحابہ قابل اعتاد ہیں۔)

ایک رائے یہ بھی ہے کہ صحابی کی مرسل حدیث بھی دوسری مرسل احادیث کی طرح ہے۔ یہ رائے بہت ہی کمزور اور مستر دشدہ ہے۔

### "مرسل حدیث" سے متعلق مشہور تصانیف

- ابو داؤد کی مراسیل
- ابن ابی حاتم کی مراسیل
- علائی کی جامع التحصیل لا حکام المراسیل

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- مرسل حدیث کی تعریف کیجیے۔
- مرسل اور معلق حدیث کا فرق بیان کیجیے۔
- اوپربیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجی۔

# باب 6: مُعضَّل حديث

### "معضل حديث" كي تعريف

لغوی اعتبار سے یہ اعضل کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے تھکی ہوئی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں معضل ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کے دومسلسل راویوں کے نام غائب ہوں۔

#### "معضل حديث" كي مثال

حاکم اپنی کتاب "معرفة علوم حدیث" میں اپنی سندسے قعنبی —مالک—سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "غلام کا کھانا اور لباس دستور کے مطابق مالک کی ذمہ داری ہے اور اس سے اس کی طاقت سے زائد کام نہیں لیاجائے گا۔ " حاکم کہتے ہیں کہ یہ حدیث امام مالک علیہ الرحمۃ سے آگے معضل ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ امام مالک اور سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کے در میان دوراویوں کے نام اس میں غائب ہیں۔

اس حدیث کے بارے میں ہمیں دو مسلسل غائب راویوں کے نام امام مالک کی موطاء سے باہر ایک سند میں ملتے ہیں (جس سے یہ متصل سند کی حدیث ہو جاتی ہے) کہ مالک محمد بن عجلان —ان کے والد —ابو ہریرہ۔ (اس حدیث کی بہت سی متصل اساد امام بخاری ومسلم نے بیان کی ہیں۔) (معرفة علوم الحدیث ص 46)

# "معضل حديث" كاحكم

معضل حدیث ضعیف ہوتی ہے۔ یہ مرسل اور منقطع سے بھی زیادہ ضعیف قرار دی جاتی ہے کیونکہ اس کے مسلسل غائب راویوں کی تعداد ان سے زیادہ ہوتی ہے۔ (الکفایة ص21اور تدریبج1ص295)

# معضل اور معلق احادیث میں بعض مشترک خصوصیات

اگر حدیث کی اسناد کے شروع میں دومسلسل راویوں کو حذف کر دیاجائے توبیہ بیک وقت معلق بھی ہو گی اور معضل بھی۔اگر حدیث کی

www.islamic-studies.info

سند کے در میان سے دومسلسل راویوں کو حذف کر دیا جائے تو یہ معضل تو ہو گی لیکن معلق نہ ہو گی۔ اگر حدیث کی سند کے شر وع میں سے ایک راوی کو حذف کر دیا جائے تو یہ معلق تو ہو گی لیکن معضل نہ ہو گی۔

# "معضل حدیث" کہاں پائی جاتی ہے؟

امام سیوطی تدریب الراوی میں بیان کرتے ہیں کہ معضل، مرسل اور منقطع احادیث ان کتب میں پائی جاتی ہیں:

- سعید بن منصور کی کتاب السنن
  - ابن الى الدنياكي مولفات

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- معضل حدیث کی تعریف سیجیے۔
- معضل، مرسل اور معلق حدیث کا فرق بیان کیجیے۔
  - اوپر بیان کر ده کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 7: منقطع حديث

# "منقطع حديث" كي تعريف

لغوی اعتبار سے یہ انقطاع کااسم فاعل ہے جو کہ اتصال کامتضاد ہے یعنی کاٹنے والی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں منقطع ایسی حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند کسی بھی وجہ سے ٹوٹی ہوئی ہو۔

### تعریف کی وضاحت

حدیث کسی سند کے شروع، در میان، آخر کسی بھی جگہ سے ٹوٹی ہوئی ہوتواس حدیث کو منقطع کہا جاتا ہے۔ اس تعریف کے اعتبار سے منقطع میں مرسل، معلق، معضل ہر قسم کی حدیث شامل ہو جاتی ہے۔ لیکن بعد کے دور کے حدیث کے ماہرین (متاخرین) نے منقطع حدیث کواس صورت کے ساتھ مخصوص کر لیاہے جس پر مرسل، معلق اور معضل کا اطلاق نہیں کیا جاسکتا۔ یہی استعمال قدیم دور کے بعض ماہرین (متقدمین) کے ہاں بھی عام رہاہے۔

امام نووی کہتے ہیں: "اکثر او قات منقطع اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس میں کسی صحابی سے روایت کرنے والے تابعی کو حذف کر دیا جائے جیسے امام مالک (در میانی تابعین کو چھوڑ کر) سیدناابن عمر رضی الله عنهماسے روایت کرنے لگیں۔" (واضح رہے کہ سیدناابن عمر علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

رضی اللہ عنہما کی وفات 74H میں ہو گئی تھی جبکہ امام مالک کی پیدائش 90H میں ہو ئی ہے۔لاز می طور پر ان کے در میان ایک یادو تابعین موجو د ہوں گے۔) (التقریب مع التدریب ج1ص 208)

# متاخرین کے نزدیک "منقطع حدیث" کی تعریف

منقطع الیی حدیث ہوتی ہے جس کی سند ٹوٹی ہوئی ہولیکن سے معلق، مرسل اور معضل کے علاوہ ہو۔ منقطع ہر اس ٹوٹی سند کی حدیث کو کہا جائے گا جس کے شروع کی سند ٹوٹی ہوئی نہ ہو، جس میں سے صحابی کو حذف نہ کیا گیا ہو اور جس میں دولگا تار راویوں کو حذف نہ کیا گیا ہو۔ ابن حجرنے نخبتہ میں یہی تعریف کی ہے۔ (النخبۃ وشرح لہ ص 44)

اگر انقطاع (یعنی سند کاٹوٹا ہو اہونا) ایک جگہ ہویاایک سے زائد جگہ ہو،اسے منقطع حدیث ہی کہاجائے گا۔

### "منقطع حديث" كي مثال

عبد الرزاق ثوری سے، وہ ابو اسحاق سے، وہ زید بن یثیع سے، اور وہ حذیفہ سے (واسطہ بیان کئے بغیر) روایت کرتے ہیں کہ "اگر تم ابو بکر کو اپناچا کم بنالو تو وہ قوت والے اور دیانت دار شخص ہیں۔" (معرفة علوم الحدیث ص36)

اس حدیث کی سند میں توری اور ابو اسحاق کے در میان ایک راوی کا نام مذکور نہیں ہے جن کا نام "شریک" ہے۔ توری نے براہ راست ابواسحاق سے روایت نہیں کی ہے۔ انہوں نے شریک سے اور شریک نے ابواسحاق سے احادیث روایت کی ہیں۔

# "منقطع حديث" كاحكم

اہل علم کا اس پر اتفاق رائے ہے کہ منقطع حدیث ضعیف ہوتی ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہم یہ نہیں جانبے کہ محذوف شدہ راوی کے حالات کیا تھے؟

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- منقطع حدیث کی تعریف کیجیے۔
- بعد کے دور کے علماء کے نزدیک معلق حدیث کی تعریف کیاہے؟

www.islamic-studies.info معلوم العامية بيرو گرام \_\_\_ علوم الحاريث

# باب 8: مُدُنْس حدیث

# تدليس كى تعريف

مدلس، تدلیس کا اسم مفعول ہے۔ لغوی اعتبار سے تدلیس کا معنی ہو تاہے کہ خریدار سے بیچی جانے والی چیز کے عیب چھپائے جائیں۔ تدلیس، دلس سے نکا ہے۔ ڈکشنری میں اس کا معنی اندھیر ااندھیروں کا اختلاط ہو تاہے۔ جب ایک تدلیس کرنے والا راوی حدیث کے عیوب کو جان بوجھ کرچھیا تاہے تواس حدیث کو "مدلس" (یعنی تدلیس شدہ حدیث) کہاجا تاہے۔

# تدليس كى اقسام

تدلیس کی دوبڑی اقسام ہیں: اساد میں تدلیس اور شیوخ میں تدلیس۔

### تدليس اسناد

حدیث کے ماہرین نے تدلیس اسناد کی مختلف تعریفیں کی ہیں۔ہم ان میں سے صحیح اور دقیق ترین تعریف کو منتخب کرتے ہیں جو دوائمہ ابو احمد بن عمر والبزار اور ابوالحسن بن القطان کی تعریف ہے۔اس کے مطابق:

- تدلیس اسناد کی تعریف: "کوئی راوی کسی شیخ سے حدیث روایت کر تا ہو۔ اس نے اس شیخ سے کوئی حدیث نہیں سنی لیکن وہ اس حدیث کو بھی یہ بتائے بغیر روایت کر رہا ہو کہ اس نے اس حدیث کو اس شیخ سے نہیں سنا ہے۔" (شرح الفیہ عراقی ج1 ص180)
- تعریف کی وضاحت: تدلیس اسناد کی اس تعریف کا مطلب ہیہ ہے کہ ایک شخص نے حدیث بیان کرنے والے شیخ (مثلاً الف) سے نہیں سے چند احادیث سن رکھی ہیں۔ جس حدیث میں وہ تدلیس کرنے جارہا ہے ، اس حدیث کو اس نے اس شیخ (الف) سے نہیں سنابکہ کسی اور شیخ (ب) سے سناہے۔ وہ اصل شیخ (ب) ، جس سے اس نے حدیث سنی ہے ، کا ذکر نہیں کر تابلکہ پہلے والے شیخ (الف) سے حدیث روایت کرنے لگتا ہے اور روایت کو ذو معنی الفاظ، جیسے "الف نے کہا" یا "الف سے روایت ہے"، میں (الف) سے حدیث روایت کرنے لگتا ہے اور روایت کہ سننے والا اس وہم میں مبتلا ہو جائے کہ اس نے حدیث پہلے شیخ (الف) بیان کر دیتا ہے۔ اس سے اس کا مقصد ہیہ ہو تا ہے کہ سننے والا اس وہم میں مبتلا ہو جائے کہ اس نے حدیث پہلے شیخ (الف) سے نہیں سنی ہے۔ وہ وہ وضاحت نہیں کرتا کہ واقعتہ اس نے بید حدیث پہلے شیخ (الف) سے نہیں سنی ہے۔ وہ وہ وضاحت نہیں کرتا کہ واقعتہ اس نے بید حدیث بیان کی " استعال نہیں کرتا تا کہ اسے جمو ثانہ سمجھا جائے۔ اس طریقے سے وہ ایک یا ایک سے زائد راویوں کو حذف کر دیتا ہے۔
- تدلیس اور ارسال خفی میں فرق: ابوالحن بن القطان یہ تعریف بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں، "تدلیس اور ارسال خفی میں

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

فرق یہ ہے کہ ارسال خفی میں راوی اس شخ سے احادیث روایت کر رہاہو تا ہے جس سے اس نے کبھی بھی کوئی حدیث روایت نہیں کی ہوتی۔ جب سے اس نے کبھی بھی کوئی حدیث روایت کی ہوتی ہیں۔ اس کے نہیں کی ہوتی ہیں۔ اس کے بغیر روایت کی ہوتی ہیں۔ اس کے برعکس ارسال خفی کرنے والا شخص اس شخ سے کوئی بھی حدیث روایت نہیں کر تا اگر چہوہ اس شخ کے زمانے میں موجود ہو اور اس سے ملا ہوا بھی ہو۔

• تدلیس اسناد کی مثال: حاکم نے اپنی سند سے علی بن خشر م تک روایت کی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ابن عینیہ نے زھری سے حدیث روایت کی۔ ان سے پوچھا گیا، "کیا آپ نے یہ حدیث خود زہری سے سنی ہے؟" وہ کہنے لگے، "نہیں، میں نے نہ تویہ زہری سے سنی ہو۔ یہ حدیث عبدالرزاق نے معمر سے اور نہ ہی کسی ایسے شخص سے جس نے زہری سے یہ حدیث سنی ہو۔ یہ حدیث عبدالرزاق نے معمر سے اور انہوں نے زہری سے سنی ہے۔" اس مثال میں ابن عینیہ نے اپنے اور زہری کے در میان دو واسطے حذف کر دیے ہیں۔ (معرفة علوم الحدیث ص 130)

# تذليس تسوبير

یہ تدلیس کی ایسی قشم ہے جو تدلیس اسناد کی اقسام میں سے ایک ہے۔

- ترلیس تسویہ کی تعریف: ایک شخص اپنے شخص اپنے شخص عدیث روایت کرے۔ اس سند میں دوایسے راوی پائے جاتے ہوں جو ثقہ
  ( قابل اعتماد ) ہوں اور ان کی آپس میں ملا قات بھی ہوئی ہو۔ ان دونوں کے در میان ایک ضعیف (کمزور ) شخص بھی ہو۔
  اب صور تحال یہ بنے گی کہ راوی (1) ۔ ثقہ شخ (2) ۔ ثقہ راوی (3) ۔ ضعیف راوی (4) ۔ ثقہ راوی (5) ۔ دونوں ثقہ
  افر اد 3 اور 3 ور کی ایک دوسرے سے ملا قات ہوئی ہو گی۔ اب تدلیس کرنے والا شخص 1 اس حدیث کو اس طرح سے روایت
  کرے گا کہ وہ ضعیف راوی 4 کو حذف کرتے ہوئے 3 کی روایت بر اہر است 5 سے کر دے گا۔ اس طریقے سے وہ اپنی سند میں
  متمام ثقہ افر اد کو شامل کر دے گا۔ یہ تدلیس کی بدترین شکل ہے۔ تدلیس کرنے والے کا شخ ، خود تدلیس کرنے کے لئے
  مشہور نہیں ہو گا۔ تدلیس کرنے والا شخص اس طریقے سے حدیث کوروایت کرے گا کہ سننے والا اس حدیث کو صحیح سمجھ بیٹے
  گا۔ اس میں بہت بڑاد ھو کہ یایا جاتا ہے۔
- تدلیس تسویة کرنے والے مشہور ترین لوگ: ان میں بقیة بن ولید اور ولید بن مسلم شامل ہیں۔ بقیة کے بارے میں ابو مسعر کہتے ہیں، "أحادیث بقیة لیست نقیة فکن منها علی التقیة. " یعنی "بقیة کی احادیث صاف نہیں ہوتیں، ان میں تقیه کے اصول پر بات کوچھپایا گیا ہوتا ہے۔ (میزان الاعتدال ج1. ص 332)
- تدلیس تسویة کی مثال: ابن ابی حاتم اپنی علل میں روایت کرتے ہیں۔ میں نے اپنے والد کو اس حدیث کا ذکر کرتے ہوئے سنا: اسحق بن راہویہ، بقیۃ سے، وہ ابو وہب الاسدی سے، وہ نافع سے، اور وہ ابن عمر رضی الله عنہماسے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی

www.islamic-studies.info

الله عليه واله وسلم نے فرمایا، "کسی شخص کے اسلام کی اس وقت تک تعریف نہ کروجب تک کہ تم اس کی رائے کی پختگی کونہ پہچان لو۔" ان کے والد کہتے ہیں کہ اس حدیث میں ایسی بات بیان کی گئی ہے جو کہ شاید ہی کسی کی سمجھ میں آئے۔اس کی سند کچھ اس طرح ہے عبیداللہ بن عمرو ( ثقه ) — اسحاق بن ابی فروة (ضعیف ) — نافع ( ثقه ) — ابن عمر – عبیداللہ بن عمرو کی کنیت ابووہ ہب تھی اور وہ بنو اسد (قبیلے کانام ) سے تعلق رکھتے تھے۔اس حدیث میں بقیۃ (بن ولید ) نے اسحاق بن ابی فروة ، جو کہ ایک ضعیف راوی ہے ، کو حذف کر دیا اور عبیداللہ بن عمروکا ذکر نام کی بجائے کنیت اور قبیلے سے کر دیا تا کہ کوئی یہ پہچان نہ کہ ایک ضعیف راوی ہے ، کو حذف کر دیا اور عبیداللہ بن عمروکا ذکر نام کی بجائے کنیت اور قبیلے سے کر دیا تا کہ کوئی یہ پہچان نہ سکے کہ اس نے ایک ضعیف راوی کانام غائب کیا ہے۔ (شرح الألفية للعراقي ج 1 . ص 190 والندریب ج 1 . ص

# تدليس شيوخ

شیوخ میں تدلیس کی تعریف ہے ہے کہ کوئی شخص اپنے شنخ، جس سے وہ حدیث روایت کر رہا ہے، کانام، کنیت، نسب وغیرہ غیر معروف طریقے سے بیان کرے تاکہ وہ پہچانانہ جائے۔ (علوم الحدیث ص 66)

تدلیس شیوخ کی مثال ہے ہے کہ ابو بکر بن مجاہد جو کہ قرأت کے ائمہ میں سے ہیں، کہتے ہیں "عبداللہ بن ابی عبداللہ نے ہم سے بیہ حدیث بیان کی" اس سے ان کی مر اد ابو بکر بن ابو داؤد سجستانی ہیں۔

# تدليس كاحكم

- تدلیس اسنادایک مکروہ عمل ہے۔ اکثر اہل علم نے اس کی مذمت کی ہے۔ شعبہ اس کی مذمت کرنے میں سب سے آگے ہیں۔ انہوں نے اس سے متعلق سخت آراء پیش کی ہیں جن میں سے ایک پیرہے کہ "تدلیس تو جھوٹ کا بھائی ہے۔"
- تدلیس تسویة مکروه ترین عمل ہے۔ عراقی کہتے ہیں، "جس نے جان بوجھ کر تدلیس تسویة کاار تکاب کیا، وہ نہایت ہی نا قابل اعتاد شخص ہے۔"
- تدلیس شیوخ کی برائی تدلیس اسناد سے کم ہے کیونکہ تدلیس کرنے والے نے کسی راوی کو غائب نہیں کیاہے (بلکہ اس کا غیر معروف نام بیان کیاہے۔) اس کی کراہت اس وجہ سے ہے کہ اس نے ایک روایت کو ضائع کر دیاہے اور حدیث کے ساع (یعنی سننے سنانے) معروف طریقے کے خلاف عمل کیا ہے۔ تدلیس شیوخ کے مختلف مقاصد کے مطابق اس کی کراہت کے درج میں فرق ہو تاہے۔

### تدلیس شیوخ کے مقاصد

تدلیس شیوخ کے چار اسباب ہیں:

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

• شیخ ضعیف ہویاغیر ثقہ (نا قابل اعتماد) ہو۔ (یہ بات چھپانے کے لئے اس کے مشہور نام کی بجائے غیر معروف نام یاکنیت بیان کی جائے۔)

- اس کی تاریخ وفات بعد کی ہو جس کے باعث ایک بڑا گروہ تدلیس کرنے والے کے ساتھ روایت میں شریک ہو جائے۔
  (بڑے گروہ کے شریک ہو جانے سے تدلیس کرنے والے راوی کی انفرادیت اور انامجر وح ہوسکتی ہے۔ اس کی مثال بیہ ہے کہ
  کوئی راوی، شیخ الف ' کے غیر معروف نام سے روایت کر رہا ہو اور بیہ تاثر دے رہا ہو کہ الف سے اس حدیث کو صرف اسی نے
  سنا ہے۔ اگر وہ شیخ الف ' کا اصل نام بتا دے تو بہت سے لوگ یہ کہہ دیں گے کہ تمہاری کیا خصوصیت ہے؟ ہم نے بھی اس
  حدیث کو انہی شیخ سے سنا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ مفادیر ستانہ رویہ ہے جس کی دین میں کوئی گنجائش نہیں ہے۔)
- وہ راوی سے عمر میں چھوٹا ہو۔ (راوی محض اپنی انا پر ستی کے باعث اس کا درست نام ذکر نہ کرے کہ اس کا شیخ اس سے چھوٹا ہے اور لوگ کہیں گے کہ بیر اپنے سے چھوٹے سے حدیث روایت کر تاہے۔)
- شیخ سے کثیر تعداد میں روایات پائی جاتی ہوں۔ راوی کثیر تعداد میں اس شیخ کی روایات بیان نہ کرنا چاہتا ہو اس لئے وہ مختلف روایتیں اس کے مختلف ناموں سے بیان کر دے۔ (اس کا مقصد بھی انفرادیت پیندی ہے۔)

#### تدلیس اسناد کے پانچ اسباب ہیں:

- سند کوبلند کرنا۔ (بعنی ایک شخص سے روایت کرنے کی بجائے اس کے اوپر والے سے روایت کرنا تا کہ سند مخضر ہو اور اسے زیادہ قابل اعتماد سمجھاجائے۔)
- جس شیخ سے کثیر تعداد میں احادیث سنی ہوں، ان احادیث (کی اسناد میں سے) کوئی نام ضائع ہو جائے۔ (یہ اتفاقی امر ہے جس کے لئے تدلیس کرنے والے کو مور دالزام نہیں کھہر ایا جاسکتا۔)
  - تدلیس شیوخ کی پہلی تین وجوہات کااطلاق تدلیس اسنادیر بھی ہو تاہے۔

نوٹ: حدیث کے راویوں میں یہ نفسیات ایک خاص دور میں پیداہوئی۔ محدثین کو ان کی غیر معمولی کاوشوں کے نتیج میں معاشر بے میں غیر معمولی اسٹیٹس حاصل ہو گیا۔ لوگ انہیں دین کی اس خدمت کے لئے وسائل فراہم کرنے لگ گئے۔ حکومت ان کی پشت پناہی کرنے لگ گئے۔ عوام الناس جوق در جوق ان کی محفلوں میں شریک ہونے گئے اور ان کی جو تیاں سیدھی کرنے گئے۔ جو محدثین خوف خدار کھتے تھے، وہ تو تدلیس جیسی الٹی سیدھی حرکتوں سے بعض رہے مگر اس شاندار اسٹیٹس کو حاصل کرنے کی دوڑ میں بہت سے کم ظرف لوگ بھی شریک ہو گئے ہیں۔ جرح و تعدیل کے ماہرین نے بے پناہ تحقیق کرنے کے بعد ایسی کم ظرفیوں کا پر دہ جس طرح چاک کیا ہے، وہ قابل تحسین ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

## تدلیس کرنے والے کی مذمت کے اسباب

تدلیس کرنے والے کی مذمت تین وجوھات کی بنیادیر کی جاتی ہے:

- پیرواضح نہیں ہو تا کہ وہ جس شخص سے روایت کر رہاہے ، اس نے واقعتاً حدیث اس سے سنی ہے یا نہیں۔
  - ایک مشکوک بات کے ظاہر ہونے سے اس شخص کا کر دار مجر وح ہوتا ہے۔
- اس شخص کا عمل درست نہیں کہ اگروہ تدلیس نہ کر تااور حذف شدہ شخص کا ذکر کر دیتاتواس کے نتیج میں حدیث کو قبول نہ کیاجاتا۔ (راجع الکفایة ص 358)

# تدلیس کرنے والے کی دیگر روایات کا حکم

تدلیس کرنے والے شخص کی دیگرروایات کو قبول کرنے کے بارے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ اس میں دومشہور ترین نقطہ ہائے نظریہ ہیں:

- تدلیس کرنے والے کی ہر روایت کو مستر دکر دیاجائے گا اگر چہ اس نے اپنے شخ سے حدیث کو خو د سنا ہو کیو نکہ تدلیس بذات خو د ایسافعل ہے جو راوی کے کر دار کو مجر وح کرتا ہے۔ (اس نقطہ نظر پر زیادہ اعتماد نہیں کیا گیا۔)
- دوسرانقط نظریہ ہے (اور اسے قبول کیا گیاہے کہ) اگر تدلیس کرنے والا واضح الفاظ میں کوئی اور حدیث بیان کرتاہے کہ "میں نے یہ حدیث فلال سے سنی ہے" تواس کی حدیث قبول کی جائے گی۔ اگر وہ شخص ذو معنی الفاظ میں حدیث بیان کرتا ہے جیسے "فلال سے روایت ہے" تواس کی حدیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔ (علوم الحدیث ص 67 68)

نوٹ: ان میں سے پہلا نقطہ نظر زیادہ درست معلوم ہو تاہے کیونکہ تدلیس کرکے ایک شخص اپناا میج خو د تباہ کرلیتا ہے۔

# تدلیس کاعلم کیے ہوتاہے؟

تدلیس کاعلم دوطریقے سے ہو تاہے:

- ایک توبه که تدلیس کرنے والا پوچھنے پرخود کوئی بات بتادے۔ جیسا کہ اوپر درج مثال میں ابن عینیہ نے خو دیہ بات بتادی۔
  - فنون حدیث کاماہر امام اپنی تحقیق کے نتیج میں تدلیس سے آگاہ ہو جائے اور وہ اس کی تفصیلات بیان کر دے۔

نوٹ: ابن عینیہ ایک جلیل القدر محدث اور فقیہ ہیں۔ غالبًا نہوں نے ایسا بے خیالی میں کر دیاہو گااور پھر توجہ دلانے پر فوراً درست سند کی وضاحت کر دی۔ www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

### تدلیس اور مدلسین کے بارے میں مشہور تصانیف

تدلیس اور تدلیس کرنے والے مدلسین کے بارے میں کثیر تصانیف موجود ہیں۔ان میں سے مشہور ترین یہ ہیں:

- خطیب بغدادی کی تین کتب ان میں سے پہلی کانام "التبیین الأسماء المدلسین" ہے۔ یہ مدلسین کے ناموں پر مشمل ہے۔ دوسری دو کتب میں ان افراد کاذکر ہے جو تدلیس کی مختلف اقسام میں سے کسی خاص قسم میں ملوث تھے۔ (الکفایة ص
  - برهان الدين ابن الحلى كى "التبيين الأسماء المدلسين" ـ
  - حافظ ابن حجركي "تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس"

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- تدلیس کی تعریف تیجیے۔
- تدلیس اسناد اور تدلیس شیوخ میں کیا فرق ہے؟
  - تدلیس کی نفسیاتی وجوہات بیان سیجیے۔
  - اویربیان کر دہ کتب کوانٹرنیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 9: مُرسَل خفی

# مرسل خفی کی تعریف

مرسل، لفظ ارسال کا اسم مفعول ہے جس کا معنی ہے ڈھیلی ڈھالی چیز۔ خفی، ظاہر کا متضاد ہے۔ اس کا مطلب ہے چھپی ہوئی چیز جسے تفصیلی تحقیق کے بغیر معلوم نہ کیاجا سکے۔

اصطلاحی مفہوم میں مرسل خفی ایسی حدیث ہوتی ہے جس کاراوی اسے کسی ایسے شیخ سے روایت کر تا ہے جس سے اس راوی کی ملاقات ہوئی ہوتی ہے یا کم از کم جو اس کے زمانے میں موجو د ہو تا ہے لیکن اس راوی نے شیخ سے کوئی بھی حدیث سنی نہیں ہوتی۔ وہ راوی حدیث کو ذو معنی الفاظ میں روایت کر تا ہے جیسے ("میں نے اس شخص سے بیہ حدیث سنی" کی بجائے بیہ کہنا کہ) "اس نے کہا"۔

علوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

# مر سل خفی کی مثال

ابن ماجہ روایت کرتے ہیں کہ عمر بن عبد العزیز نے عقبہ بن عامر سے مر فوع روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "الله تعالی پہرہ دینے والے پر رحمت فرمائے۔" (ابن ماجه – کتاب الجهاد – جہ 2 ص 925 رقم الحدیث / 2769) امام مِّزِی این کتاب اطراف میں لکھتے ہیں کہ عمر بن عبد العزیز کی ملاقات کبھی عقبہ بن عامر سے نہیں ہوئی۔

**نوٹ:** سیدناعمر بن عبدالعزیز رحمۃ اللہ علیہ جلیل القدر عالم اور خلیفہ تھے۔ انہوں نے راوی کو چھپانے کی کوشش نہیں کی ہوگی۔ ایسابعد کے کسی راوی نے کیاہو گا۔

کسی کو مدلس قرار دینے سے پہلے اس کا عمومی کر دار دیکھا جانا ضروری ہے۔الیا شخص جس کی بہت سی احادیث میں تدلیس یاارسال خفی پایا جائے، اسے تو مشکوک قرار دیا جاسکتا ہے مگر جس شخص کی کسی ایک آدھ حدیث میں تدلیس یاارسال خفی پایا جائے تواس کے بارے میں حسن ظن سے ہی کام لینا ضروری ہے کہ مجلول چوک سب سے ہی ہوسکتی ہے۔

# مرسل خفی کیسے پیچانی جاتی ہے؟

مرسل خفی کی پیچان تین ذرائع سے ہوتی ہے:

- (فن رجال کے) بعض ماہرین واضح طور پر بیان کر دیتے ہیں کہ وہ راوی جس شیخ سے حدیث بیان کر رہا ہے، اس کی تبھی ان سے ملا قات نہیں ہو کی یااس نے تبھی ان سے حدیث نہیں سنی۔
  - وہ راوی خود کسی موقع پر بیان کر دے کہ اس کی شیخ سے مجھی ملا قات نہیں ہوئی یااس نے مجھی ان سے حدیث نہیں سی۔
    - حدیث کسی اور مقام پر بھی موجو دہو جس میں اس راوی اور شیخ کے در میان کچھ افر اد کا اضافہ پایا جاتا ہو۔

اس تیسرے امر کے بارے میں اہل علم کے مابین اختلاف ہے کیونکہ ایک متصل سند مل جانے کے بعدیہ حدیث مرسل نہیں رہے گی بلکہ متصل ہو جائے گی۔

# مرسل خفی کا تھم

یہ ضعیف حدیث ہے۔اس کی وجہ میہ ہے کہ یہ منقطع ہے۔جب اس کا منقطع ہونا ظاہر ہو جائے گاتواس پر وہی حکم لگے گاجو منقطع حدیث کا حکم ہے۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

## مرسل خفی سے متعلق مشہور تصانیف

خطيب بغدادي كي كتاب التفصيل لمهبم المراسيل

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مرسل خفی کی تعریف تیجیے۔
- مرسل اور مرسل خفی کا فرق بیان کیجیے۔
- اوپر بیان کر ده کتاب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 10: معنعن اورمؤنن احاديث

### تمهيد

خبر مر دود کی وہ چھ اقسام ہم بیان کر چکے ہیں جو کہ سند کے منقطع ہونے کے باعث پیدا ہوتی ہیں۔ معنعن اور مؤنن احادیث کا معاملہ ان سے کچھ مختلف ہے۔ ان کا ثنار منقطع احادیث میں کیاجائے یا متصل احادیث میں ؟ اسناد میں سقوط کے باعث ہم ان کی بحث کو یہاں درج کررہے ہیں۔

# معنعن کی تعریف

لغوی مفہوم میں "عنعن" کااسم مفعول ہے۔اس کا مطلب ہے کہ "عن،عن" کہہ کر بتائی جانے والی بات۔اصطلاحی مفہوم میں بیہ اس حدیث کو کہتے ہیں جو "عن،عن" کہہ کر روایت کی گئی ہوتی ہے جیسے "فلال عن فلال"۔

نوف: حدیث کی روایت مختلف الفاظ میں کی جاتی ہے۔ مثلاً حد ثنایعنی فلال شخص نے ہم سے حدیث بیان کی، سمعتُ یعنی میں نے اس حدیث کو فلال شخص سے سنا ہے، اخبر نایعنی فلال شخص نے ہمیں بیہ خبر سنائی ہے۔

روایت کا ایک طریقہ "عن، عن" بھی ہے جس کا مطلب ہے کہ "فلال نے فلال سے روایت کی۔ " چونکہ اس لفظ کے ذریعے واضح طور پریہ معلوم نہیں ہوتا کہ فلال نے فلال سے یہ حدیث خود سنی ہے یا نہیں، اس وجہ سے معنعن حدیث کی سند میں کچھ مسائل پیدا ہو جاتے ہیں، جس کی بحث یہال درج کی گئی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہمار سے محد ثین حدیث کو قبول کرنے میں کتنی احتیاط بر سے حد

ملوم اسلاميه پر و گرام \_ \_ \_ علوم الحديث www.islamic-studies.info

## معنعن کی مثال

#### ابن ماجه روایت کرتے ہوئے کہتے ہیں:

حدثنا عثمان بن أبي شيبة ثنا معاوية بن هشام ثنا سفيان عن أسامة بن زيد عن عثمان بن عروة عن عروة عن عروة عن عائشة، قالت، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله وملائكته يصلون على ميامن الصفوف. (ابن ماجه .كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها رقم الحديث 1005)

عثمان بن افی شیبہ ہم سے یہ حدیث بیان کرتے ہیں، ان سے معاویہ بن ہشام نے حدیث بیان کی، ان سے سفیان نے حدیث بیان کی، سفیان نے حدیث بیان کی، سفیان نے مدیث بیان کی، انہوں نے سفیان نے اسامہ بن زید سے روایت کی، انہوں نے عثمان بن عروہ سے روایت کی، انہوں نے عثمان بن عروہ سے روایت کی، انہوں نے سیدہ عائشہ رضی اللّٰد عنہا سے روایت کی۔ آپ کہتی ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "بے شک الله اور اس کے فرشتے صف کے دائیں جانب کھڑے ہو کر نماز بڑھنے والوں کے لئے رحمت کی دعاکرتے ہیں۔"

# معنعن متصل ب يامنقطع؟

اس معاملے میں اہل علم کے مابین اختلاف رائے ہے۔ ایک رائے توبیہ ہے کہ معنعن کو منقطع حدیث قرار (دے کر ضعیف قرار) دیا جائے گاجب تک کہ اس کی سند کا اتصال ثابت نہ ہو جائے۔ دوسر انقطہ نظر ،جو کہ حدیث، فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کی اکثریت کا نقطہ نظر ہے ، یہ ہے کہ اسے چند شر اکط کے ساتھ متصل حدیث مان لیا جائے گا۔ ان میں سے دوشر اکط پر سب اہل علم کا اتفاق رائے ہے۔ امام مسلم نے بھی انہی دوشر اکط کو کافی سمجھا ہے ، وہ یہ ہیں:

- معنعن حدیث کی سند میں کوئی راوی تدلیس کرنے والانہ ہو۔ (کیونکہ تدلیس کرنے والے واضح الفاظ کی بجائے ذو معنی الفاظ بول کر تدلیس کوچھیانے کی کوشش کرتے ہیں۔)
- معنعن حدیث کے دومسلسل راویوں کی ملاقات ہونا ممکن ہو۔ ( یعنی دونوں ایک ہی زمانے کے ہوں اور ایک نے دوسرے کے شہر میں کچھ وقت گزاراہو۔ )

ان دوشر ائط پر اہل علم کے دوسرے گروہ نے کچھ اضافہ کیاہے جس کی تفصیل ہیہے:

- معنعن حدیث کے دومسلسل راویوں کی ملا قات ایک ثابت شدہ امر ہو۔ یہ امام بخاری، ابن المدینی اور دیگر محققین کا نقطہ نظر ہے۔
  - معنعن حدیث کے دومسلسل راویوں میں طویل عرصے کی رفاقت پائی جاتی ہو۔ یہ ابن المظفر السمعانی کانقطہ نظر ہے۔
- یہ بات معلوم و متعین ہو کہ معنعن حدیث کے دو مسلسل راویوں میں سے ایک دوسرے سے حدیث کو براہ راست روایت

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

کر تاہے۔ یہ ابو عمر والد انی کانقطہ نظر ہے۔

## مؤنن حديث كي تعريف

# مؤنن حديث كاحكم

امام احمد اور ایک گروہ کا نقطہ نظریہ ہے کہ مؤنن حدیث کو منقطع قرار (دے کر اسے ضعیف قرار) دیاجائے گا۔اہل علم کی اکثریت کا نقطہ نظریہ ہے کہ لفظ"اَنَّ" بالکل"عن" کی طرح ہے اور مؤنن حدیث کو معنعن حدیث سے متعلق شر ائط کی موجودگی میں قبول کر لیا جائے گا۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- معنعن حدیث کی تعریف کیجیے۔
- معنعن اور مونن حدیث کا فرق بیان کیجیے۔
- معنعن حدیث کو قبول کرنے میں محدثین کے تردد کی وجہ بیان کیجیے۔
- معنعن حدیث کو قبول کرنے کے ضمن میں امام بخاری اور مسلم کے طریق کار کا فرق بیان کیجیے۔

# باب 11: راوی پر الزام کے باعث مر دود حدیث

# راوى پر الزام كامطلب

راوی پر الزام کر معنی ہے کہ اس پر کھلے الفاظ میں الزام لگایا گیا ہو۔اس کے کر دار اور دین کے بارے میں اعتراضات کیے گئے ہوں۔ حدیث کے بارے میں اس کے رویے پر گفتگو کی گئی ہو یعنی وہ حدیث کو کس طرح محفوظ رکھتا تھا؟ انہیں کس حد تک یادر کھتا تھا؟ اس معاملے میں وہ کس حد تک مختاط تھا؟ وغیرہ و غیرہ

نوٹ: اس موقع پر ایک دلچیپ سوال پیدا ہو گیا ہے۔ قر آن مجید میں کسی شخص کی عیب جوئی اور کر دار کشی سے منع کیا گیا ہے۔ کیا یہ حکم حدیث بیان کرنے والے راویوں کے بارے میں بھی ہے ؟ حدیث، فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کا اس بات پر اتفاق رائے ہے کہ

علوم اسلاميه پرو گرام \_ \_ \_ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

جس عیب جوئی اور کر دار کشی سے قرآن مجید میں منع کیا گیاہے، اس کا تعلق کسی نثریف انسان کے ذاتی معاملات سے ہے۔ اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ اگر کسی سے لین دین یار شتے داری کرنامقصود ہو تواس شخص کے کر دارکی چھان بین ضروری ہے۔ اگر کوئی دھوکے باز شخص ہے اور وہ دو سرے کو نقصان پنجیا سکتا ہے تواس کے کر دار سے دو سرول کو آگاہ کرنا تاکہ وہ اس کے دھوکے سے محفوظ رہیں بالکل درست ہے۔

عام زندگی میں شریف لوگ کسی کی کر دار کشی نہیں کرتے لیکن جب کسی کے ساتھ رشتے ناتے قائم کرنے یااس سے لین دین کا معاملہ پیش آتا ہے تو کر دار کی چھان بین سے اخلاقیات منع نہیں کرتی۔ یہی وجہ ہے کہ عام لوگوں کے بارے میں تو عیب جوئی نہیں کی جاتی لیکن حکومت کے لیڈروں کے بارے میں ہر شخص چھان بین کاحق رکھتا ہے۔ بالکل اسی اصول پر جب کوئی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کسی بات کو بیان کرتا ہے تو وہ بھی خو دکولوگوں کے سامنے پیش کر دیتا ہے کہ وہ اس کے کر دار کی چھان بین کر سکیں۔ اگر کوئی شخص ایسانہیں چاہتا تواسے چاہیے کہ وہ احادیث بیان کرنے کو چھوڑ کر گھر بیٹھ رہے۔

### راوی پر الزام کے اسباب

راوی پر الزام کے بنیادی طور پر دس اسباب ہیں۔ ان میں سے پانچ تواس کے کر دار سے متعلق ہیں اور پانچ کا تعلق حدیث کی حفاظت کے امور سے ہے۔ کر دار سے متعلق الزامات ان بنیادوں پر لگائے جاتے ہیں:

- حجموٹ۔ (حدیث بیان کرنے والا شخص کہیں حجموٹ بولنے کاعادی تو نہیں؟ حجموٹے شخص کی حدیث قبول نہیں کی جاتی۔)
- حجوب بولنے کاالزام۔ (بیرالزام اگرچیہ غلط بھی ہولیکن احتیاط کا تقاضا بیہے کہ اس شخص کی حدیث کو قبول نہ کیاجائے۔)
- فسق و فجور۔ (وہ شخص اعلانیہ طور پر گناہوں کا ارتکاب تو نہیں کرتا۔ چھپے ہوئے گناہوں کو توسوائے اللہ تعالی اور اس شخص کے اور کوئی نہیں جانتا۔)
- بدعت۔ (وہ شخص کہیں کسی نئے مذہب، مسلک، فرقے، رسم کا حامی تو نہیں؟ اگر ایسا ہے تو وہ اپنے مذہب کے حق میں تعصب کا شکار ہو گااور اس کی بیان کر دہ احادیث اس کے تعصب سے متاثر ہوں گی۔)
  - جہالت۔ (اگر وہ شخص دین کو نہیں جانتاتوبات کچھ کی کچھ ہوسکتی ہے۔)
  - حدیث کی حفاظت سے متعلق راوی کی شخصیت کے ان پہلوؤں کا جائزہ لیا جاتا ہے۔
- بہت زیادہ غلطیاں کرنا۔ (تھوڑی بہت غلطی تو سبھی سے ہو سکتی ہے لیکن بہت زیادہ غلطیاں کرنے والے شخص کے رویے سے معلوم ہو تاہے کہ وہ غیر مختاط طبیعت کامالک تھا۔)

ملوم اسلامیه پروگرام \_ \_ \_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

- غفلت ولا پر واہی۔ (ایک لاپر واہ شخص سے غلطی صادر ہونے کا امکان زیادہ ہو تاہے۔)
- بہت زیادہ وہمی ہونا۔ (وہمی شخص بھی بات کو آگے منتقل کرنے میں غلطیاں کر سکتا ہے۔ وہ بعض باتوں پر زیادہ زور دے گا اور بعض کو نظر انداز کر دے گا۔)
- ثقه راویوں کی احادیث کے خلاف احادیث روایت کرنا۔ (رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ارشادات میں تضاد نہیں ہو سکتا۔ آپ کی محکم احادیث کے خلاف کثرت سے روایت کرنے والایا توبات سمجھنے میں غلطی کر رہاہو گا اوریا پھر جان ہو جھ کر کوئی غلط بات پھیلانے کی کوشش کر رہاہو گا۔)

اب ہم مستر د شدہ احادیث کی ان اقسام کا جائزہ لیں گے جو کہ راوی پر الزام کے باعث پیدا ہوتی ہیں۔ ہم سخت ترین اقسام سے آغاز کریں گے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- راویوں پر کس بنیاد پر تنقید کی جاتی ہے۔ ان کی وہ کون سی خامیاں ہیں جس کے باعث ان کی بیان کر دہ احادیث کو ضعیف قرار دیاجا تاہے؟
  - کیاراوی کے شخصی عیوب کی تحقیق شرعی نقطہ نظر سے جائز ہے؟ اگر ہے تو کن دلائل کی بنیاد پر؟

# باب 12: موضوع حديث

# موضوع حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "موضوع" وضع کرنے کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے گھڑی ہوئی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں موضوع حدیث اس حجو ٹی حدیث کو کہتے ہیں جے گھڑ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا گیا ہو۔

### موضوع حدیث کا در جه

یہ ضعیف احادیث میں سے سب سے بدترین درجے کی حامل ہے۔ بعض اہل علم تواسے ضعیف حدیث میں بھی شار نہیں کرتے بلکہ ایک الگ درجے پر رکھتے ہیں۔ (اس کی وجہ یہ ہے کہ اپنی طرف سے گھڑ کر جھوٹی بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنا بہت بڑا جرم ہے۔ ضعیف حدیث میں تو پھر بھی یہ شک ہو تاہے کہ شاید یہ بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمائی ہوگی جبکہ www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

موضوع حدیث توسر اسر حجموٹ کاپلندہ ہوتی ہے۔)

# موضوع حدیث کی روایت کرنے کا حکم

اہل علم کااس بات پر اتفاق رائے ہے کہ موضوع حدیث کے بارے میں یہ جانتے ہوئے کہ یہ جعلی حدیث ہے، اسے روایت کرنا جائز نہیں ہے۔ ہاں اس بات کی اجازت ہے کہ اسے روایت کرنے کے ساتھ ساتھ یہ بتادیا جائے کہ یہ موضوع حدیث ہے۔ مسلم کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جس نے جان ہو جھ کر مجھ سے منسوب جھوٹی بات بیان کی تو وہ سب سے بڑا جھوٹا ہے۔" (مقدمة مسلم بشرح النووي حد 1. ص 62)

## جعلی احادیث ایجاد کرنے کاطریقه

جعلی احادیث ایجاد کرنے والا شخص بسااو قات اپنی طرف سے کوئی بات گھڑ تاہے اور اس کے بعد اس کی اسناد اور روایت کوایجاد کرلیتا ہے۔ بعض او قات وہ کچھ دانشوروں وغیرہ کے اقوال حاصل کر تاہے اور اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کرنے کے لئے حجو ٹی اسناد ایجاد کرلیتا ہے۔

## موضوع حدیث کوکیسے پیجانا جائے؟

موضوع حدیث کوان طریقوں سے پیچانا جاسکتا ہے:

- احادیث ایجاد کرنے والاخود اقرار کرلے۔ اس کی مثال بیہ ہے کہ ابوعصمہ نوح بن ابی مریم نے اس بات کاخود اقرار کیا کہ اس نے قر آن مجید کی ہر سورت کے فضائل سے متعلق احادیث گھڑیں اور انہیں سیرنا ابن عباس رضی اللہ عنہما کی طرف منسوب کر دیا۔
- احادیث ایجاد کرنے والا الٹی سید هی بات کرکے اپنا درجہ خود کم کرلے۔ مثال کے طور پر ایک ایسا ہی شخص کسی شخص صدیث روایت کر رہا تھا۔ جب اس شخص سے اس کی تاریخ پیدائش پوچھی گئی تو معلوم ہوا کہ اس کے شخ اس شخص کی پیدائش سے بچھ عرصہ پہلے انتقال کر چکے تھے۔ اس شخص کی بیان کر دہ حدیث کا علم سوائے اس کے کسی اور کونہ تھا۔ (اس جھوٹ کی وجہ سے یہ معلوم ہو گیا کہ وہ شخص حدیث کوخود گھڑ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر رہا ہے۔)
- احادیث وضع کرنے کے شواہدراوی کی ذات میں پائے جائیں۔ مثلاً راوی کسی خاص مسلک کے بارے میں شدت پسندانہ رویہ رکھتا ہواور وہ اس مسلک کو ثابت کرنے کے لئے احادیث وضع کرنے لگے۔
- خود حدیث میں وضع کرنے کے شواہد پائے جائیں۔ مثلاً حدیث کے الفاظ گھٹیا در جے کے ہوں، یاحسی شواہد کے خلاف ہوں یا قر آن مجید کے صرح کے الفاظ کے خلاف ہوں۔ (تفصیل کے لئے دیکھیے آخری یونٹ، درایت کے اصول)

<u>www.islamic-studies.info</u>

### جعلی احادیث ایجاد کرنے کی وجوہات اور احادیث گھڑنے والوں کی خصوصیات

جعلی احادیث وضع کرنے کی کئی وجوہات ہیں:

#### قرب الهي كاحصول

بعض لو گوں نے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنے کے لئے احادیث وضع کیں۔ انہوں نے لو گوں کو نیکیوں کی طرف راغب کرنے اور گناہوں سے روکنے کے لئے حدیثیں گھڑیں۔ جعلی احادیث کے ان موجدوں نے اپنی طرف سے لو گوں کو زھدو تقوی کی طرف لانے کے لئے احادیث گھڑیں لیکن یہ بدترین لوگ تھے کیونکہ انہیں ثقہ سمجھتے ہوئے لو گوں نے ان کی احادیث پریقین کرلیا۔

ایسے لوگوں کی ایک مثال میسرہ بن عبدرب تھا۔ ابن حبان اپنی کتاب "الضعفاء" میں ابن مہدی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے اس شخص سے پوچھا، "تم یہ احادیث کہاں سے لائے ہو، تم نے کس شخص کو یہ احادیث بیان کرتے ہوئے سنا ہے۔" وہ کہنے لگا، "میں نے ان احادیث کوخود ایجاد کیاہے تا کہ لوگوں کو نیکیوں کی طرف راغب کر سکوں۔" (تدریب الراوي جـ 1. ص 283)

#### مسلک اور فرقے کی تائید

بعض لو گوں نے اپنے مسلک اور فرقے کی تائید میں احادیث ایجاد کیں۔ خلافت راشدہ کے دور میں جو سیاسی نوعیت کے فرقے پیدا ہوئے انہوں نے اپنے فرقے کی تائید میں احادیث وضع کرنے کا کام شروع کیا۔ اس کی مثال بیہ حدیث ہے کہ، "علی سب سے بہترین انسان ہیں۔ جس نے اس کا انکار کیا، اس نے کفر کیا۔"

#### اسلام پراعتراضات

بعض ایسے ملحد لوگ تھے جنہوں نے اسلام پر اعتراضات کرنے اور اس سے متعلق لوگوں کو دھوکا دینے کے لئے یہ کام شروع کیا۔ وہ کھلم کھلا تو اسلام پر اعتراضات کر نہیں سکتے تھے چنانچہ انہوں نے اس طریقے سے اپنا مقصد حاصل کرنے کی مذموم کوشش کی۔ انہوں نے اسلام کی تعلیمات کاحلیہ بگاڑنے اور اس پر اعتراضات کرنے کے لئے احادیث وضع کرنے کا طریقہ اختیار کیا۔ ان کی ایک مثال محمد بن سعید شامی تھا۔ اس نے حمید اور سید ناانس رضی اللہ عنہ سے یہ روایت منسوب کی، "میں آخری نبی ہوں اور میرے بعد کوئی نبی نہیں سوائے اس کے کہ جسے اللہ چاہے۔" (تدریب الراوي ح1. ص 284) اللہ تعالی کا بڑا شکر ہے کہ اس نے حدیث کے ایسے ماہرین پیدا کیے جنہوں نے ایسی احادیث کو الگ کر دیا۔

#### حكمر انول كا قرب

بعض حضرات نے محض حکمر انوں کی قربت حاصل کرنے (اور ان سے دنیاوی مفادات حاصل کرنے کے لئے) احادیث گھڑنے کا سلسلہ شروع کیا۔وہ لوگ اس طریقے کے حکمر انوں کے ناجائز کاموں کو بھی جائز قرار دے دیا کرتے تھے۔مثال کے طور پر ایک مرتبہ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

غیاث بن ابراہیم النخعی الکوفی خلیفہ مہدی کے پاس آیا تووہ کبوتر کے ساتھ کھیل رہاتھا۔ اس موقع پر اس نے فوراً ہی اپنی سندسے حدیث بیان کی، "تیر اندازی، گھڑ دوڑ، خچر کی دوڑ اور کبوتر بازی کے علاوہ کسی چیز میں مقابلہ نہیں کرنا چاہیے۔" اس شخص نے حدیث میں "کبوتر بازی" کا اپنی طرف سے اضافہ کر دیا۔ مہدی اس حدیث سے واقف تھا۔ اس نے فوراً ہی کبوتر کو ذرج کرنے کا تھم دیا اور کہنے لگا، "میں اس بات سے واقف ہوں۔"

#### روز گار کا حصول

کچھ ایسے لوگ بھی تھے جولو گوں کو قصے کہانیاں سنا کر اپنے روز گار کا بندوبست کیا کرتے تھے۔ وہ لو گوں کو عجیب وغریب اور طلسماتی قصے سنا کر ان سے رقم وصول کرتے۔ ابوسعید المدائنی اسی قشم کا ایک قصہ گوہے۔

نوٹ: عام لوگ قصے کہانیوں کو پیند کرتے ہیں۔ ناول، ڈرامہ، افسانہ وغیرہ کی اصناف سخن سب انسان کے اسی شوق کے باعث پیدا ہوئی ہیں۔ دنیا کے دوسرے معاشر وں میں قدیم دورہے ہی کہانیوں اور ڈراموں کارواج رہاہے۔ مسلم معاشر وں میں چو نکہ ڈرامے کو اچھا نہیں سمجھا گیااس وجہ سے اس کی جگہ قصہ خوانی نے لے لی۔ قرون وسطی میں قصہ گو بڑے بڑے میدانوں یا چوراہوں پر با قاعدہ قصہ گوئی کی محفلیں جماتے اور لوگوں سے رقم لے کر انہیں قصے سناتے۔ داستان امیر حمزہ اور طلسم ہوشر بااسی قسم کی داستانیں تھیں۔ اس قسم کے بعض قصہ گو حضرات نے بعض قصوں کور سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا۔

### شهرت كاحصول

ایسی عجیب وغریب احادیث کو،جو حدیث کے کسی ماہر کے پاس موجود نہیں تھیں، محض سستی شہرت کے حصول لئے ایجاد کیا گیا۔ ابن ابی دحیة اور حماد انصیبی جیسے لوگ احادیث کی سند کو عجیب وغریب بنانے کے لئے اس میں تبدیلیاں کر دیتے تا کہ لوگ انہیں سننے کے لئے ان کے پاس آئیں۔ (تدریب الراوی جـ 1 . ص 284)

### وضع حدیث کے بارے میں فرقہ کرامیہ کانقطہ نظر

دور قدیم میں ایک بدعتی فرقہ کرامیہ پیدا ہوا۔ ان کے نزدیک ترغیب و ترہیب (یعنی لوگوں کو نیکیوں کی طرف رغبت دلانے اور برائیوں سے روکنے) کے لئے احادیث ایجاد کرنا جائز تھا۔ ان حضرات نے متواتر حدیث "جس نے مجھ سے جھوٹ منسوب کیا، وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے۔" کے بعض طرق میں موجود اس اضافے سے استدلال کیا کہ "جس نے لوگوں کو گمر اہ کرنے کے لئے مجھ سے جھوٹ منسوب کیا، وہ اپناٹھکانہ جہنم میں بنالے۔" یہ اضافہ حدیث کے ماہرین اور حفاظ کے نزدیک ثابت شدہ نہیں ہے۔

ان میں سے بعض افراد کانقطہ نظریہ تھا کہ، "ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے جھوٹ منسوب نہیں کرتے بلکہ آپ (کے مقصد کے حصول) کے لئے جھوٹ بولتے ہیں۔" یہ ایک نہایت ہی احتقانہ استدلال تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم اپنے دین کو www.islamic-studies.info

#### پھیلانے کے لئے کسی جھوٹے پر وپیگنڈا کے مختاج ہر گزنہ تھے۔

فرقہ کرامیہ کا یہ نقطہ نظر مسلمانوں کے اجماع کے خلاف تھا۔ اس کے بعد شیخ ابو محمد الجوینی کا دور آیا۔ انہوں نے احادیث ایجاد کرنے والے فر دکی تکفیر کافتوی جاری کیا۔

### موضوع حدیث بیان کرنے کے بارے میں بعض مفسرین کی غلطی

قر آن مجید کے بعض مفسرین نے بھی اپنی تفسیرول میں موضوع احادیث کو بیان کرنے کی غلطی کی ہے۔ انہوں نے ان احادیث کا موضوع ہو نابیان نہیں کیا ہے۔ ان میں سید ناابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے منسوب وہ احادیث شامل ہیں جن میں قر آن مجید کی مختلف سور توں کی تلاوت کے فضائل بیان کیے گئے ہیں۔ ان میں تعلمی، واحدی، زمخشری، بیضاوی اور شوکانی جیسے مفسرین شامل ہیں۔

#### موضوع حدیث کے بارے میں مشہور تصانیف

- ابن جوزی کی کتاب الموضوعات۔ یہ اس فن میں قدیم ترین تصنیف ہے۔ ابن جوزی حدیث کو موضوع قرار دینے میں نرمی سے کام لیتے تھے اس وجہ سے اہل علم نے ان پر تنقید کی ہے۔
- سیوطی کی اللائی المصنوعة فی الحادیث الموضوعة۔ یہ ابن جوزی کی کتاب کا خلاصہ ہے۔ اس میں ان پر تنقید بھی کی گئی ہے اور ایسی مزید موضوع احادیث بھی بیان کی گئی ہیں جن کا ابن جوزی نے ذکر نہیں کیا۔
- ابن عراق الکنانی کی تنزیة الشریعة المر فوعة عن الاحادیث الشنیعة الموضوعة ـ بیر پہلی کتاب کی مزید تلخیص ہے اور اس کی ترتیب نہایت ہی مناسب ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- حدیث وضع کرنے کے اسباب بیان سیجیے۔ لو گول نے شدید ترین وعید کے باوجود احادیث وضع کرنے کا عمل کیول شروع کیا؟
- نیک مقصد کے لئے جھوٹ گھڑ کر اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دینے کے کیا نتائج اس د نیا اور اصل د نیا یعنی آخرت میں نکلیں گے؟
  - اوپربیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث

### باب 13: متر وک حدیث

### متروك حديث كى تعريف

لغوی اعتبار سے متر وک، ترک کااسم مفعول ہے یعنی ترک کی گئی چیز۔جب انڈے میں سے چوزہ نکل آئے تو ہاقی پچ جانے والے ح<u>صلکے</u> کو اہل عرب " التریکہ" یعنی بے فائدہ چیز کہتے ہیں۔

اصطلاحی مفہوم میں ایسی حدیث کو متر وک کہا جاتا ہے جس کی سند میں کوئی ایساراوی موجود ہو جس پر جھوٹ بولنے کا الزام لگایا گیا ہو۔

### راوی پر جھوٹ بولنے کا الزام لگائے جانے کے اسباب

راوی پر جھوٹ بولنے کا الزام لگائے جانے کی دوصور تیں ہیں:

- راوی کوئی الیی حدیث بیان کر رہا ہو، جو حدیث قبول کرنے کے قواعد و ضوابط کے خلاف ہو اور اس حدیث کو اس شخص کے علاوہ کوئی اور بیان نہ کرتا ہو۔
- راوی این عام زندگی میں جھوٹ بولنے کی عادت کے لئے مشہور ہو لیکن حدیث کے معاملے میں اس سے جھوٹ بولنا ثابت نہ ہو۔

#### متر وك حديث كي مثال

عمروبن شمر الجعفی الکوفی، جابر بن ابوطفیل سے، اور وہ سیرنا علی و عمار رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم فجر کی نماز میں قنوت (دعا) پڑھتے، اور یوم عرفۃ (9 ذوالحجۃ) کو صبح کی نماز سے تکبیر پڑھنا شروع کرتے اور ایام تشریق (13-10 ذوالحجۃ) کے آخری دن عصر تک یہ پڑھتے رہتے۔

نسائی، دار قطنی اور دیگر ائمہ حدیث عمرو بن شمر کے بارے میں کہتے ہیں کہ یہ متر وک الحدیث ہے (یعنی اس کی بیان کر دہ احادیث متر وک ہیں۔) (میزان الاعتدال ج3 . ص 268)

#### متر وک حدیث کا در جه

جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ ضعیف احادیث میں سب سے نچلے درجے کی حدیث موضوع ہے۔ اس کے بعد متر وک، پھر منکر، پھر معلل، پھر مدرج، پھر مقلوب، پھر مضطرب۔ یہ ترتیب حافظ ابن حجر کی دی ہوئی ہے۔ (التدریب جـ1. ص 295 والنحبة

وشرحها ص 46)

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- متر وك اور موضوع حديث كا فرق بيان كيجيـ
- متروک حدیث کے راوی اور موضوع حدیث کے راوی میں کیا فرق ہے؟

# باب 14: "مُنكُر" حديث

### "منكر" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے منکر ، انکار کا اسم مفعول ہے جو کہ اقرار کا متضاد ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں حدیث کے ماہرین نے اس کی متعد د تعریفیں کی ہیں جن میں سے مشہور ترین ہے ہیں:

ایک تعریف تو وہ ہے جو حافظ ابن حجرنے بیان کرکے اسے کسی اور سے منسوب کیا ہے۔ اس کے مطابق، "منکر وہ حدیث ہے جس کی اسناد میں کوئی ایساراوی ہو جو کثرت سے غلطیاں کرتا ہو، یاعام طور پر لاپر واہی برتنا ہو یا پھر اس کا گنا ہوں میں مشغول ہونامشہور ہو۔ " (النخبة وشرحها ص 47)

دوسری تعریف بیقونی نے اپنی نظم میں کی ہے۔ اس کے مطابق "منکر وہ حدیث ہے جس کی سند میں موجو د راوی ضعیف ہو اور ب روایت ثقه راوی کی روایت کے مخالف ہو۔" اصل شعریہ ہے:

تعديله لا يحمل التفردا

و منکر انفرد به راو غدا

مئکر وہ حدیث ہے جس کاراوی منفر دبات کرے۔ اور قابل اعتماد راوی کی حدیث اس کے خلاف ہو۔

یہ تعریف حافظ ابن حجرنے بیان کرکے اسی پر اعتماد کیا ہے۔ اس میں پہلی تعریف کی نسبت بیہ اضافیہ موجود ہے ضعیف راوی، ثقبہ راوی کی روایت کے مخالف حدیث بیان کرے۔

### منكر اور شاذمين فرق

شاذوہ حدیث ہوتی ہے جسے کوئی قابل اعتماد راوی بیان کر رہاہولیکن وہ اس راوی سے بھی زیادہ کسی قابل اعتماد راوی کی بیان کر دہ حدیث کے خلاف مفہوم پیش کر رہی ہو۔ اس کے برعکس منکر وہ حدیث ہوتی ہے جسے نا قابل اعتماد ضعیف راوی بیان کر رہاہو تاہے اور وہ ثقہ راویوں کی حدیث کے خلاف ہوتی ہے۔ اس سے یہ جان لینا چاہیے کہ منکر اور شاذ احادیث میں یہ بات مشتر ک ہے کہ یہ صحیح احادیث

کے خلاف ہوتی ہیں لیکن ان میں فرق سے ہے کہ شاذ کاراوی ثقہ ہو تاہے اور منکر کاضعیف۔ حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ ان دونوں کو ایک ہی سمجھنالا پر واہی ہے۔

نوٹ: "منکر" حدیث اور "منکر حدیث" میں فرق ہے۔ یہاں پر اس حدیث کی تفصیل بیان کی جارہی ہے جو محدثین کی اصطلاح میں منکر ہے۔ "منکر حدیث" سے مر ادوہ شخص ہے جو حدیث کے پورے ذخیرے پر اعتماد نہیں کر تا۔

### "منكر" حديث كي مثال

#### پہلی تعریف کی مثال یہ ہے۔

نسائی اور ابن ماجہ ابی زکیریجی بن محمہ بن قیس ہے، وہ ہشام بن عروۃ ہے، وہ اپنے والد سے، وہ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "کچی تھجوریں کھایا کرو کیونکہ جب ابن آدم انہیں کھاتا ہے تو شیطان کو غصہ آتا ہے۔"

امام نسائی اس حدیث کو بیان کرنے کے بعد کہتے ہیں کہ یہ حدیث، منکر کے درجے کی ہے۔ اس کے بیان کرنے والے صرف اور صرف اور صرف ابوز کیر ہیں۔ اگرچہ وہ نیک انسان تھے (مگر ثقہ نہیں تھے۔) مسلم نے اس حدیث کو محض اضافی طور پر روایت کیا ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ انہیں کوئی اور روایت ملی ہو جس سے اس روایت کی انفرادیت ختم ہوگئی ہو۔ (التدریب ج1. ص 240)

#### دوسری تعریف کی مثال ہے ہے:

ابن ابی حاتم نے اپنی سندسے حبیب بن حبیب الزیات سے، انہوں نے ابواسحاق سے، انہوں نے عیزار بن حریث سے اور انہوں نے سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہماسے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جس نے نماز قائم کی، زکوۃ ادا کی، جج بیت اللہ کیا، روزے رکھے، اور مہمان کی خاطر مدارت کی، وہ جنت میں داخل ہو گا۔"

ابن ابی حاتم اس حدیث کے متعلق کہتے ہیں کہ بیہ حدیث منکر ہے کیونکہ ابو اسحاق سے اس سے متضاد مفہوم میں ثقہ راویوں نے حدیث روایت کی ہے اور وہ حدیث "معروف" ہے۔

#### "منكر" حديث كا درجه

منکر کی ان دونوں تعریفوں سے یہ واضح ہو گیا کہ یہ بہت ہی ضعیف حدیث ہوتی ہے۔ روایت کامنکر ہوناخواہ راوی کی کثیر اور بڑی بڑی غلطیوں کی وجہ سے ہو، یالا پر واہی کی وجہ سے ، یافسق و فجور کی وجہ سے یاضچے احادیث کی مخالفت کی وجہ سے ، ان میں ہر وجہ کی بنیاد پر منکر حدیث کی کمزوری کا درجہ حدیث میں شدید کمزوری یائی جاتی ہے۔ جیسا کہ ہم "متر وک حدیث" کی بحث میں بیان کر چکے ہیں کہ منکر حدیث کی کمزوری کا درجہ (موضوع اور) متر وک کے بعد (تیسرے نمبریر) ہے۔

#### معروف حديث

لغوی اعتبار سے "عرف" کا اسم مفعول ہے اور اس کا مطلب ہے جانی پہچانی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ ثقہ راویوں کی اس حدیث کو کہا جا تا ہے جو ضعیف راوی کی حدیث کے مخالف ہو۔ یعنی معروف حدیث، منکر حدیث کا متضاد ہے۔ بہتر الفاظ میں بیہ کہا جا سکتا ہے کہ منکر حدیث کی جس تعریف کی حدیث کے مخالف ہو۔ یعنی معروف حدیث ہے جس کی مخالفت کے باعث ضعیف راوی کی حدیث کی جس تعریف کو حافظ ابن حجر نے ترجیح دی ہے، اس کے مطابق بیہ وہ حدیث ہے جس کی مخالفت کے باعث ضعیف راوی کی حدیث کو "منکر" حدیث قرار دیا جا تا ہے۔

اس کی مثال، منکر کی دوسری میں گزر چکی ہے۔ ثقہ راویوں نے موقوف طریقے پر ابن عباس رضی اللہ عنہماسے روایت کی ہے جو کہ اس منکر حدیث کے خلاف ہے۔ اسی بنیاد پر ابن اسحاق کہتے ہیں کہ " یہ حدیث منکر ہے کیونکہ ابواسحاق سے اس سے متضاد مفہوم میں ثقہ راویوں نے حدیث روایت کی ہے اور وہ حدیث 'معروف' ہے۔ "

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- منکر، موضوع اور متر وک حدیث کا فرق بیان کیجیے۔
  - معروف حدیث سے کیام ادہے۔

# باب 15: مُعَلَّل حديث

### معلل مدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "معلل"، اعلی کا اسم مفعول ہے۔ حدیث کے ماہرین کی نزدیک لفظ معلل کا استعمال غیر مشہور معنی میں ہے اور وہ ہے کمزور اور مستر دکیا ہوا۔ اصطلاحی مفہوم میں بیہ اس حدیث کو کہتے ہیں جس میں کسی پوشیدہ خامی کی وجہ سے اس کا صحیح ہونامشکوک ہو گیا ہواگر چہ بظاہر وہ حدیث صحیح لگ رہی ہو۔ اگر کسی حدیث کے راوی پر "وہمی" ہونے کا الزام ہو تو اس کی حدیث معلل ہو جاتی ہے۔

### "علّت" کی تعریف

علت کسی پوشیدہ خامی کو کہتے ہیں جس کے نتیجے میں حدیث کے صحیح ہونے پر اعتراض کیا جاسکے۔ حدیث کے ماہرین کے نز دیک "علت" کی دولاز می خصوصیات ہیں: ایک تواس کا پوشیدہ ہونااور دوسرےاس کے نتیجے میں حدیث کی صحت کامشکوک ہو جانا۔

اگر ان دونوں میں سے ایک بھی شرط نہ پائی جائے تو حدیث کے ماہرین کی اصطلاح میں اسے علت نہ کہا جائے گا۔ مثلاً اگر حدیث میں کوئی خامی ہے لیکن وہ ظاہر ہے، پوشیدہ نہیں ہے یا خامی تو پوشیدہ ہے لیکن اس سے حدیث کی صحت مشکوک نہیں ہوتی تواس صورت

میں اس خامی کوعلت نہیں کہاجائے گا۔

### لفظ"علت" كاغير اصطلاحي معنى مين استعال

ہم نے اوپر علت کی جو تعریف بیان کی ہے، وہ محدثین کے نزدیک علت کی اصطلاحی تعریف ہے۔ غیر اصطلاحی مفہوم میں بھی لفظ "علت" کو حدیث سے متعلق کسی بھی قسم کے الزام کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے۔

- راوی کے جھوٹ بولنے، لا پرواہ ہونے، اس کے حافظے کے کمزور ہونے، وغیرہ کو بھی علت کہا جاتا ہے۔ امام ترمذی نے اسے اسی معنی میں استعال کیا ہے۔
- الیی خامی کو بھی علت کہا جاتا ہے جس سے حدیث کی صحت پر کوئی فرق نہیں پڑتا جیسا کہ کسی ثقہ راوی کا مرسل حدیث روایت کرنا۔ اسی وجہ سے کہا جاتا ہے کہ یہ حدیث صحیح توہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ معلل بھی ہے۔

### "علل حدیث" کے فن کی اہمیت اور اس کے ماہرین

علل حدیث کو جاننے کا علم، علوم حدیث میں مشکل ترین ہے اور اس کا درجہ دیگر علوم سے بلند ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس علم کے ذریعے احادیث میں پوشیدہ خامیوں کو تلاش کیا جاتا ہے جو کہ سوائے علوم حدیث کے اسپیٹلسٹ ماہرین کے اور کوئی نہیں کر سکتا۔ اس علم کے ماہرین کے لئے اعلی درجے کا حافظہ، معلومات اور دفت نظر در کار ہوتی ہے۔ اسی وجہ سے اس میدان میں سوائے چند قلیل ماہرین جیسے ابن مدینی، احمد، بخاری، ابوحاتم اور دار قطنی کے علاوہ کسی نے قدم نہیں رکھا۔

### كس فشم كى اسناد ميس علل تلاش كى جاتى ہيں؟

علت انہی اسناد میں تلاش کی جاتی ہیں جن میں بظاہر صحیح ہونے کی تمام شر ائط پائی جاتی ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ضعیف حدیث میں تو علتیں تلاش کرنے کی ضرورت ہوتی ہی نہیں کیونکہ اس پر عمل کرناضروری نہیں ہو تا۔

### علت کومعلوم کرنے کے لئے کس چیز سے مد دلی جاتی ہے؟

علت کو پہچاننے کے لئے یہ دیکھا جاتا ہے کہ کسی حدیث کو بیان کرنے میں راوی بالکل اکیلا ہی تو نہیں، اس کی روایت دیگر راویوں کی روایت سے مختلف تو نہیں وغیر ہ ۔ اس کے علاوہ دیگر شواہد بھی تلاش کیے جاتے ہیں۔

اس فن کاماہر تفصیلی چھان بین کے بعد اس نتیج پر پہنچتا ہے کہ راوی کو اس حدیث کے بارے میں وہم لاحق ہواتھا یا نہیں۔ اس نے کہ راوی کو اس حدیث کے بارے میں وہم لاحق ہواتھا یا نہیں۔ اس نے کہ بہیں اس نے موقوف حدیث کہیں ایک متصل سند والی حدیث کو مرسل (جس کی سند میں سے صحابی کا نام غائب ہو) تو نہیں بنا دیا؟ کہیں اس نے مویث میں کوئی (صحابی تک پہنچنے والی کو نہیں کر دیا؟ کہیں اس نے حدیث میں کوئی

اور حدیث تو نہیں ملادی یا اپنے وہمی بن کی وجہ سے کچھ اور تو اس حدیث میں داخل نہیں کر دیا؟ ان تمام تفصیلات کی بنیاد پر حدیث کے صحیح ہونے یانہ ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔

### معلل مدیث کو جاننے کا طریق کار کیاہے؟

معلل حدیث کو جاننے کا طریق کاریہ ہے کہ کسی حدیث کے تمام طرق (اسناد) کو جمع کیا جائے۔ اس کی مختلف روایتوں اور راویوں کے باہمی اختلاف پر غور کیا جائے۔ مختلف راویوں کی مہارت اور احادیث کو محفوظ رکھنے (ضبط) کا موازنہ کیا جائے اور اس کے بعد حدیث کی علت سے متعلق تھم لگایا جائے۔

### علت کہاں موجود ہوتی ہے؟

علت زیادہ تر حدیث کی اسناد میں ہوا کرتی ہے جیسا کہ حدیث کے مرسل یا موقوف ہونے کی علت۔ تبھی کبھار علت حدیث کے متن میں بھی یائی جاتی ہے۔اس کی مثال وہ حدیث ہے جس میں نماز میں بسم اللّٰہ پڑھنے سے منع کیا گیا ہے۔

### کیاسند کی علتوں سے متن بھی متاثر ہو تاہے؟

بعض او قات سند میں علت ہونے کی وجہ سے متن بھی متاثر ہو تاہے۔ مثال کے طور پر اگر حدیث مرسل ہو تواس علت کے باعث متن بھی متاثر ہو تاہے۔ بعض او قات علت سے صرف سند ہی متاثر ہوتی ہے اور حدیث کا متن صحیحر ہتاہے۔ اس کی مثال بیہ حدیث ہے۔

یعلی بن عبید توری سے، وہ عمر و بن دینار سے، اور وہ سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہماسے مر فوع روایت کرتے ہیں کہ " (جب تک خرید و فروخت کرنے والے اپنی جگہ سے الگ نہ ہوں توانہیں) تجارت میں (سودامنسوخ کرنے کے) اختیار کی اجازت ہے۔"

اس حدیث میں متن درست ہے البتہ سند میں یہ غلطی موجود ہے کہ اس میں غلطی سے عمرو بن دینار کا ذکر کیا گیا ہے۔ اصل راوی عبداللّٰہ بن دینار ہیں۔ چونکہ عمرواور عبداللّٰہ دونوں ہی ثقہ راوی ہیں اس وجہ سے راوی کا نام غلط بیان کر دینے سے حدیث کے متن میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔

#### معلل حدیث سے متعلق مشہور تصانیف

- ابن المديني كي كتاب العلل
- ابن ابی حاتم کی علل الحدیث
- احمد بن حنبل كي العلل ومعرفة الرجال
- ترمذي كى العلل الصغير اور العلل الكبير

• دار قطنی کی العلل الواردة فی الاحادیث النبویة ۔ پیر کتاب سب سے جامع ترین ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حدیث میں علت سے کیام رادہے؟
- معلل حدیث کی پیچان کاطریق کار کیاہے؟
- اویربیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 16: نامعلوم راوی کی بیان کر دہ حدیث

### تعريف

لغوی اعتبار سے "جہالت"، علم کا متضاد ہے اور اس کا معنی ہے کسی چیز کا نامعلوم ہونا۔ اصطلاحی مفہوم میں "الجھالة الراوی" کا مطلب ہے کہ ہمیں کسی حدیث کے راوی کی شخصیت یااس کے حالات کا تفصیلی علم نہ ہو۔

### عدم وا تفیت کے اسباب

راوی سے عدم واتفیت کی تین بڑی وجوہات ہیں:

- راوی کے کثیر نام: بعض او قات کوئی راوی اپنے نام یا کنیت یالقب یاصفت یا پیشے یا نسب میں سے کسی ایک سے مشہور ہو تا ہے۔ بعض او قات کسی وجہ سے اس کامشہور نام لینے کی بجائے دوسر انام لے دیاجا تاہے جس کی وجہ سے یہ گمان ہو تاہے کہ یہ دواشخاص ہیں۔ اس طرح سے غیر مشہور نام کے بارے میں ہمیں علم نہیں ہو تاہے کہ یہ کون شخص ہے۔
- قلت روایت: کسی شخص نے کثیر تعداد میں لوگ حدیث روایت نہیں کرتے۔ صرف ایک آدھ ہی ایباشخص ہو تاہے جو اس سے حدیث کوروایت کر رہا ہو۔
- واضح طور پر نام کی نشاند ہی نہ ہونا: بعض او قات اختصار یا کسی اور وجہ سے ایک راوی کا نام نہیں لیا جاتا۔ ایسی احادیث کو "مبہم" کہاجاتا ہے۔

### مثاليل

• کثیر ناموں کی مثال: اس کی مثال محمد بن سائب بن بشر الکلبی ہیں۔ بعض لوگ انہیں داداسے نسبت دیتے ہوئے محمد بن بشر کہتے ہیں، بعض انہیں ان کی کنیت "ابو نضر" سے، بعض "ابو سعید"

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

سے، بعض "ابوہشام" سے جانتے ہیں۔ یہ گمان ہو تاہے کہ یہ سب بہت سے لوگ ہیں حالا نکہ یہ ایک ہی شخص ہیں۔

- قلت روایت کی مثال: ابوالعشر االدار می ایک تابعی ہیں۔ ان سے سوائے حماد بن سلمۃ کے کسی اور نے حدیث روایت نہیں کی۔
- نام کی نشاند ہی نہ کرنے کی مثال: جیسے راوی کہے، یہ حدیث مجھ سے 'فلاں' نے بیان کی، یا'ایک شخص' نے بیان کی، یا'شخ' نے بیان کی وغیر ہوغیر ہ۔

### مجہول کی تعریف

مجہول اس شخص کو کہتے ہیں جس کی شخصیت یاصفات مشہور نہ ہوں۔ اس کا مطلب سے ہے کہ یہ ایساراوی ہو جس کی شخصیت یاصفات جانی پیچانی نہ ہوں۔ یااس کانام تولو گوں کو معلوم ہولیکن اس کی صفات جیسے کر داریا حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت کالو گوں کو علم نہ ہو۔

### مجهول کی اقسام

### مجهول افراد کی تین اقسام ہیں:

- مجہول العین: یہ وہ شخص ہے جس کانام توبیان کر دیا گیاہولیکن اس سے سوائے ایک راوی کے اور کوئی حدیث روایت نہ کرتا ہو۔ اس شخص کی بیان کر دہ حدیث کو قبول نہ کیا جائے گا، ہاں اگر اس شخص (کے حالات کی چھان بین کے بعد اس) کو ثقہ قرار دیے دیا جائے تب اس حدیث کو قبول کر لیا جائے گا۔ اس شخص کو ثقہ قرار دینے کے دو طریقے ہیں۔ یا تو اس مجہول شخص سے روایت کرنے والے راوی کے علاوہ کوئی اور راوی بھی اس مجہول شخص کو ثقہ قرار دے یا پھر اس مجہول شخص کو اس جہول شخص کو تعدیل "کے فن کا کوئی ماہر ثقہ قرار دے۔ مجہول العین شخص کی بیان کر دہ حدیث کا الگسے کوئی نام نہیں رکھا گیا۔ اس کی بیان کر دہ حدیث اس خیف" ہی میں شار ہوتی ہے۔ اس کی بیان کر دہ حدیث اس خیف" ہی میں شار ہوتی ہے۔
- مجہول الحال: یہ وہ شخص ہے جس سے دویا دوسے زائد افراد نے حدیث روایت کی ہولیکن انہوں نے اس کے ثقہ ہونے کو واضح طور پر بیان نہ کیاہو۔اہل علم کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق ایسے شخص کی حدیث کو بھی مستر دکر دیاجائے گا۔ایسی حدیث کا بھی کوئی خاص نام نہیں ہے۔اسے بھی "ضعیف" حدیث ہی میں شار کیاجا تاہے۔
- مبهم: بدوہ شخص ہے جس کانام سند میں نہ لیا گیاہو (بلکہ 'ایک شخص' یا شخ' کہہ دیا گیاہو۔) ایسے شخص کی روایت کو بھی قبول نہ کیا جائے گا۔ ہاں اگر کسی دوسری سند میں اس کانام واضح طور پر بیان کیا گیاہو تب اس روایت کو قبول کیا جاسکتا ہے۔ ایسے شخص کی روایت کو مستر دکرنے کی وجہ بیہ ہے کہ ہم نہیں جانتے کہ بیہ مبہم شخص اچھے کر دار کا ہے یا نہیں؟ اگر بیہ کہہ کر روایت کی موکہ "مجھ سے ایک ثقہ شخص نے حدیث بیان کی " تب بھی اس روایت کو قبول نہ کیا جائے گا کیونکہ ایک

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

شخص،ایک ماہر کے نزدیک ثقہ ہوسکتاہے اور عین ممکن ہے کہ دوسرے کے نزدیک وہ ثقہ نہ ہو۔ایسی حدیث کا ایک الگ نام "مبہم" رکھا گیاہے لیکن ہم نے اسے مجہول کے تحت ہی بیان کر دیاہے۔ بیقونی اپنی نظم میں کہتے ہیں، "مبہم وہ حدیث ہے جس کی سندمیں ایساراوی ہو جس کانام بیان نہ کیا گیاہو۔"

### عدم واقفیت کے اسباب سے متعلق مشہور تصانیف

- خطیب بغدادی کی کتاب "موضع اوهام الجمع والتفریق" ایک ہی راوی کے کثیر ناموں سے متعلق ہے۔
- قلیل روایت والے راویوں سے متعلق لکھی گئی کتب کو "کتب الوحدان" کانام دیا گیاہے۔ یہ وہ کتب ہیں جن میں ان راویوں کے حالات مذکور ہیں جن سے صرف کوئی ایک شخص ہی حدیث روایت کر تا ہے۔ اس میں امام مسلم کی "الوحدان" شامل ہے۔
- مبهم راويوں سے متعلق كتب كو "المبهات" كها جاتا ہے۔ اس كى مثال خطيب بغدادى كى كتاب "الأسماء المبهمة في الأنباع المحكمة" اور ولى الدين العراقى كى كتاب "المستفاد من مبهمات المتن والأسناد" ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- نامعلوم راوی کی حدیث کومستر د کیوں کیاجا تاہے؟
- مجهول العين، مجهول الحال اور مبهم راويون كا فرق بيان سيجيه \_
  - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

## باب 17: بدعتی راوی کی بیان کر دہ حدیث

#### تعريف

لغوی اعتبار سے بدعت کا معنی ہے نئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ذریعے دین کے مکمل ہو جانے کے بعد اس میں نئے عقائد واعمال کے اضافے کو بدعت کہا جاتا ہے۔

### بدعت كى اقسام

بدعت کی دواقسام ہیں:

• کفرتک پہنچانے والی بدعت: الیی بدعت جس کے باعث اس کو اختیار کرنے والا دائرہ اسلام سے خارج ہو جائے۔ جو شخص

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث www.islamic-studies.info

دین کے متواتر اور معلوم احکام کا انکار کرے یا دین کے بنیادی عقائد سے مختلف عقیدہ رکھے، اس کی بیان کر دہ حدیث کو قبول نہیں کیاجائے گا۔ (مثلاً کوئی خداکے وجود، آخرت، نماز، زکوۃ وغیرہ کا منکر ہو۔) (النحبة وشرحها ص 52)

• فسق و فجور کی حد تک پہنچانے والی بدعت: اس بدعت کا مر تکب دائرہ اسلام سے خارج تو نہیں ہو تا البتہ گنا ہگار ضرور ہو تا ہے۔(مثلاً کوئی شخص دین میں نت نئ عبادات یاو ظا نُف ایجاد کر لے۔)

### بدعتی کی بیان کر دہ حدیث کا حکم

اگر بدعتی کی بدعت حد کفرتک پہنچتی ہو تواس کی روایت کور دکر دیاجائے گا۔اگر اس کی بدعت حد کفرتک نہ پہنچتی ہو بلکہ ایسابد عتی فسق وفجور کی حد تک ہی محدود ہو تواکثر اہل علم کے نز دیک اس کی روایت کو دوشر ائط کی بنیاد پر قبول کیاجائے گا:

- وه شخص اپنی بدعت کی طرف دعوت دینے والانه ہو۔
- وہ الیمی حدیث روایت نہ کرے جواس کی بدعت کو فروغ دینے والی ہو۔

### بدعتی کی حدیث کا کیا کوئی خاص نام ہے؟

بدعتی کی بیان کر دہ حدیث کا کوئی خاص نام نہیں ہے۔ جیسا کہ آپ جانتے ہیں کہ بیہ مر دود احادیث کی ایک قشم ہے۔ ایس حدیث کو سوائے اوپر بیان کر دہ شر الط کے قبول نہیں کیا جاسکتا۔

نوٹ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے جو دین دیا، وہ کامل ہے۔ جو شخص اس دین سے ہٹ کر کوئی نیاعقیدہ، نئ عبادت یا نیا تھم ایجاد کر تاہے، وہ شاید یہ سمجھتا ہے کہ آپ کا دین کامل نہیں اس لئے اس میں اضافہ ہونا چاہیے۔ ظاہر ہے کہ یہ ایساجرم ہے جس کے بعد ایسے شخص کی بیان کر دہ حدیث کو قبول نہیں کیا جانا چاہیے۔

مسلمانوں کی تاریخ میں ایک المیہ یہ رہاہے کہ عہد رسالت کے بعد پیدا ہوجانے والے نئے نئے فرقوں نے اپنے نظریات کو پھیلانے کے لئے احادیث گھڑ کر پھیلانا نثر وع کیں۔ بعض فرقے تواس ضمن میں خاصے بدنام ہیں کہ انہوں نے اپنے نظریات کو پھیلانے کے لئے احادیث گھڑ کر پھیلانا نثر وع کیں۔ بعض فرقے تواس ضمن میں خاصے بدنام ہیں کہ انہوں نے اپنے نظریات کو پھیلانے کے لئے جعلی احادیث کو قبول نہیں کیا۔ ہاں اگر کوئی شخص اپنی بدعت کے بارے میں متعصب نہ ہواور اس کی دعوت پھیلانے کے لئے ایسانہ کرے تب اس کی حدیث قبول کی جاسکتی ہے۔

اس سے محد ثین کی وسعت نظری اور ان کے غیر متعصب ہونے کاعلم ہو تاہے کہ وہ اپنے مخالف فرقے سے تعلق رکھنے والے شخص کی بیان کر دہ حدیث کو بھی کچھ ضروری شر ائط کے ساتھ قبول کر لیا کرتے تھے۔ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- کسی بدعت سے وابستہ راوی کی بیان کر دہ حدیث کو قبول کرنے میں تر دد کی وجہ بیان کیجیے۔
  - بدعت میں مبتلا شخص کی حدیث کو کن شر ائط کی بنیاد پر قبول کیا گیاہے؟

# باب 18: كمزور حفاظت والے راوى كى بيان كر دہ حديث

### كمزور حفاظت كى تعريف

کمزور حفاظت کامعنی ہے کہ اس نے احادیث کو صحیح طور پر محفوظ نہ رکھا ہو جس کے باعث اس کی احادیث میں غلطی کا امکان، صحت کی نسبت زیادہ پایاجا تا ہو۔

### كمزور حفاظت كى اقسام

### كمزور حافظ كى دوصور تيں ہيں:

- کسی شخص کا حافظہ اوائل عمرسے لے کر اس کی موت تک کمزور رہا ہو۔ حدیث کے بعض ماہرین کے نز دیک اس کی بیان کر دہ حدیث شاذ ہو۔
- کسی شخص کے حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت میں عمر کے کسی مخصوص جھے میں کمزوری واقع ہو گئی ہو۔ بڑھاپے، بینائی کے زائل ہونے، یا اس شخص کی لکھی ہوئی کتاب کے جل کر ضائع ہو جانے کی وجہ سے ایسا ہونا ممکن ہے۔ ایسے شخص کو "مُختَلِط" کانام دیا گیاہے۔

### كمزور حفاظت والےراوى كى بيان كر دہ احاديث كا تحكم

جہاں تک تو پہلی قشم کے شخص کا تعلق ہے، توالیسے شخص کی تمام روایات کو مستر د کر دیا جائے گا۔ رہادوسری قشم کا یعنی "مختلط" شخص تو اس کی روایت کا تھم اس طرح سے ہے:

- - حادثے کے بعد بیان کر دہ احادیث کو مستر دکر دیاجائے گا۔
- وہ احادیث جن کے بارے میں یہ معلوم نہ ہو کہ یہ اس شخص نے حادثے سے پہلے بیان کی ہیں یا بعد میں ، ان کے بارے میں خاموشی اختیار کی جائے گی جب تک ان کے بارے میں تفصیل معلوم نہ ہو جائے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

سوالات اور اسائتمنٹ

کسی شخص کی حدیث محفوظ رکھنے کی صلاحیت میں کیا کمزوریاں پائی جاسکتی ہیں۔

# باب 19: تقه راویوں کی حدیث سے اختلاف کے باعث مر دود حدیث

اگر کسی راوی پریہ الزام عائد کیا گیاہو کہ اس کی روایات ثقہ راویوں کی روایات سے مختلف ہوتی ہیں تواس کے نتیجے میں (مر دود) حدیث کی یانچ اقسام پیداہوتی ہیں جن کی تفصیلات یہ ہیں:

اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے اسناد میں تغیر و تبدل کیاجائے یاکسی موقوف (صحابی تک پہنچنے والی) روایت کو مر فوع (حضور صلی الله علیه واله وسلم تک پہنچنے والی) روایت بنادیاجائے توبہ حدیث" مدرج" کہلاتی ہے۔

- اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے اسناد کو آگے پیچیے کر دیاجائے توبیہ حدیث "مقلوب" کہلاتی ہے۔
- اگر ثقه راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے اسناد میں کسی راوی کا اضافہ کر دیا جائے تو اس روایت کو "المزید فی متصل الاسانید" کہاجائے گا۔
- اگر ثقة راویوں سے اختلاف کرتے ہوئے راوی کا نام تبدیل کر دیا جائے یا پھر متن میں متضاد باتیں پائی جائیں تو یہ حدیث "مضطرب" کہلاتی ہے۔
- اگر ثقة راویوں سے اختلاف اس طریقے سے کیا جائے کہ اس کے نتیج میں سند تو صحیح طور پر باقی رہ جائے کیکن اس میں الفاظ تبدیل ہو جائیں تواس حدیث کو"مصحف" کہا جائے گا۔ (النحبة وشرحها ص 48-49)

اب ہم ان تمام اقسام کو تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔

سوالات اور اسائنمنٹ

ثقه راویوں کی حدیث سے اختلاف سے کیام ادہے؟

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

### باب 20: مُدرَن حديث

### مدرج حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "مدرج"، ادراج کا اسم مفعول ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ کسی چیز میں کچھ داخل کر دینا یا اس میں کوئی اور چیز ملا دینا۔ اصطلاحی مفہوم میں "مدرج" اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں تبدیلی کر دی گئی ہو یا متن میں کوئی بات اس طریقے سے داخل کر دی گئی ہو کہ اسے علیحدہ شناخت نہ کیا جا سکے۔

### مدرج حدیث کی اقسام

مدرج حدیث کی دواقسام ہیں: مدرج الاسناد اور مدرج المتن۔

مدرج الاسناد اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں تغیر و تبدل کیا گیا ہو۔ اس کی صورت سے ہو سکتی ہے کہ ایک راوی حدیث کی سند بیان کر رہاتھا۔ سند بیان کرتے ہی اس نے (حدیث کی بجائے) اپنی طرف سے کوئی بات کر دی اور سننے والے نے بیہ سمجھا کہ ان اسناد کا متن بیہ بات ہے جو ان صاحب نے کر دی ہے۔

اس کی مثال ثابت بن موسی کا قصہ ہے جو کہ ایک عابد و زاہد شخص سے۔ وہ روایت کرتے ہیں کہ "جس شخص نے رات کی نماز کثرت سے اداکی، دن میں اس کا چہرہ خوب صورت ہو جائے گا۔" (ابن ماجة . باب قیام اللیل . ج1 ص 422 رقم الحدیث / (1333)

اصل قصہ بیہ ہے کہ ثابت بن موسی، شریک بن عبداللہ القاضی کی محفل میں آئے۔ اس وقت شریک اپنے شاگر دوں کو پچھ اس طرح حدیث لکھوارہے تھے۔ "اعمش نے ابوسفیان سے اور انہوں نے سیدنا جابر رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا۔۔۔۔ " یہ کہہ کر وہ خاموش ہوئے تاکہ دور کے شاگر دوں کو آواز پہنچانے والا شخص اتنا حصہ کھوا دے۔ اسی دوران ان کی نظر ثابت بن موسی پر پڑی جو کہ اچانک وہاں آگئے تھے اور ان کے منہ سے نکا، "جس شخص نے رات کی نماز کثر ت سے اداکی، دن میں اس کا چہرہ خوب صورت ہو جائے گا۔ "اس بات سے ان کا مقصد ثابت کی عبادت اور پر ھیز گاری کی تعریف کرنا تھا۔ ثابت غلطی سے یہ سمجھ بیٹھے کہ ان کی بیہ بات، رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث ہے اور انہوں نے اسے روایت کر دیا۔

مدرج المتن اس حدیث کو کہتے ہیں جس کے متن میں کوئی بات اس طرح داخل کر دی گئی ہو کہ اسے علیحدہ شاخت کرنامشکل ہو جائے۔اس کی تین صور تیں ممکن ہیں:

• حدیث کے شروع میں کوئی بات داخل کر دی جائے۔ ایساکم ہی ہو تاہے تاہم حدیث کے در میان کی نسبت اس کے واقعات

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

زياده ہيں۔

• حدیث کے در میان میں کوئی بات داخل کر دی جائے۔ابیاہونے کا امکان سبسے کم ہے۔

• حدیث کے آخر میں کوئی بات داخل کر دی جائے۔ اکثر او قات ایساہی ہو تاہے۔

### مدرج حدیث کی مثال

#### حدیث کے شروع میں ادراج:

حدیث کے شروع میں کوئی بات اس وجہ سے داخل کی جاسکتی ہے کہ راوی حدیث سے اخذ شدہ نتیجہ پہلے بیان کرے اور اس کے ساتھ ہی حدیث بیان کر دے۔ سننے والا یہ سمجھ بیٹھے کہ یہ یوری بات حدیث ہی ہے۔ اس کی مثال خطیب بغدادی نے بیان کی ہے:

ا بی قطن اور شابه شعبہ سے ، محمد بن زیاد سے اور وہ سیرنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں که رسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے فرمایا: "وضوا چھی طرح کیا کرو۔ان د صلی ایڑیوں کو آگ کی سزادی جائے گی۔"

اس حدیث میں "وضواچھی طرح کیا کرو" سیرنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی بات ہے جسے حدیث کا حصہ سمجھ لیا گیا ہے۔اس کی وضاحت بخاری کی اس روایت سے ہوتی ہے۔

آ دم شعبہ سے، وہ محمہ بن زیاد سے، اور وہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: "وضوا چھی طرح کیا کرو کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو فرماتے سنا ہے کہ ان د ھلی ایڑیوں کو آگ کی سز ادی جائے گی۔"

خطیب میہ مثال بیان کر کہتے ہیں کہ ابو قطن اور شابہ دونوں حضرات نے شعبہ سے اس حدیث کو روایت کرتے ہوئے اس جملے کو حدیث کا حصہ سمجھ لیا جبکہ کثیر تعداد میں راویوں نے اس حدیث کو بالکل اسی طرح سے روایت کیا جیسا کہ آدم نے شعبہ سے اس حدیث کو روایت کیا جیسا کہ آدم نے شعبہ سے اس حدیث کو روایت کیا ہے۔ (تدریب الراوی جہ 1 . ص 270)

#### حدیث کے در میان میں ادراج

سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا وحی کے آغاز سے متعلق بیان کرتی ہیں: "نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم غار حراء میں جاکر "تحث" کیا کرتے تھے۔ " (البخاري . باب بدء الوحي)

اس حدیث میں "بیہ عبادت کو کہتے ہیں" ابن شہاب الزہری کی بات ہے جو کہ اس حدیث میں داخل ہو گئی ہے (کیونکہ زہری حدیث بیان کرنے کے در میان ہی میں "تحث" کی وضاحت کرنے لگے تھے۔) نوف: کچھ وقت کے لئے دنیاسے لا تعلق ہو کر کسی الگ تھلگ مقام پر عبادت کرنے کو تحث کہا جاتا ہے۔ دور قدیم ہی سے عبادت کا میہ انداز دین دار افراد میں عام تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم بھی اعلان نبوت سے پہلے غار حرامیں تحث کیا کرتے تھے۔ دین اسلام میں تحث کو "اعتکاف" کی شکل دے کر جاری کر دیا گیا ہے۔ ابن شہاب زہری پر بعض محد ثین نے یہ اعتراض کیا ہے کہ وہ اکثر او قات بات کی وضاحت کرتے ہوئے اپنے الفاظ کو حدیث میں داخل کر دیا کرتے تھے اور بسااو قات سننے والوں کے لیے انہیں علیحدہ کرنامشکل ہو جاتا تھا۔

#### حدیث کے آخر میں ادراج

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ مر فوع روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "غلام کے لئے دوہر ااجر ہے۔ اس اللہ کی قشم جس کے قبضے میں میری جان ہے، اگر اللہ کی راہ میں جہاد کرنا، حج کرنا اور والدہ کی خدمت کا معاملہ نہ ہوتا تومیں غلامی کی حالت میں موت کو پہند کرتا۔" (البخاري في العتق)

اس حدیث میں "اس اللہ کی قشم۔۔۔" سے آخر تک سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی بات حدیث کا حصہ بن گئی ہے۔ اس بات کارسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی زبان سے ادا ہونانا ممکن ہے کیونکہ آپ غلامی کی خواہش نہ کرسکتے تھے اور نہ ہی آپ کی والدہ موجود تھیں جن کی آپ خدمت کرسکتے۔

نوٹ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دور سے پہلے ہی غلامی دنیا میں موجود تھی۔ اس دور کا پورامعا ثی نظام بالکل اسی طرح غلامی کی بنیاد پر چل رہا ہے۔ حضور نے غلامی کے خاتمے کے لئے تدریجی طریقہ اختیار کیا۔ اس ضمن میں ایک اہم کام "غلامی" سے متعلق نفسیات کو درست کرنا تھا کیونکہ اس دور میں غلام کو نہایت ہی حقیر مخلوق سمجھاجا تا تھا۔ آپ نے یہ فرماکر کہ "غلام کے لئے دوہر ااجر ہے"، غلاموں کی عزت و توقیر میں اضافہ فرمایا۔ غلامی سے متعلق اسلام نے جو اصلاحات کیں، ان کی تفصیل کے لئے میری کتاب "اسلام میں جسمانی و نفسیاتی غلامی کے انسداد کی تاریخ" کا مطالعہ سیجھے۔ غلام کے لئے دوہر ااجر ہونے کی وجہ بیہ کہ وہ اپنے دنیاوی مالک کی پابندیوں میں رہ کر اس کا کام کرنے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی کی عبادت بھی کہ وہ اپنے دنیاوی مالک کی پابندیوں میں رہ کر اس کا کام کرنے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی کی عبادت بھی کہ وہ ایہ آزاد شخص کی نسبت زیادہ ہے جس کے باعث اسے دوہر ااجر ملے گا۔

### ادراج کرنے کی وجوہات

ادراج كرنے كى كئي وجوہات ہيں جن ميں سے مشہور ترين يہ ہيں:

• کسی شرعی حکم کابیان

- حدیث کے مکمل ہونے سے پہلے ہی اس میں سے کسی شرعی تھم کا استنباط
  - حدیث میں بیان کر دہ کسی نئے لفظ کی وضاحت

### ادراج كاعلم كسيم بوتاب؟

ادراج كاعلم كئي ذرائع سے ہو سكتا ہے جن میں سے بعض يہ ہيں:

- کسی دوسری روایت میں بیہ حدیث موجو د ہو اور اس میں داخل شدہ متن الگ سے بیان کر دیا گیا ہو۔
- اس فن کے اسپیشلسٹ اہل علم تحقیق کر کے واضح کر دیں کہ اس مقام پر الگ سے متن داخل کیا گیا ہے۔
  - راوی خودا قرار کرلے کہ بیراس کی اپنی بات ہے جو حدیث میں داخل ہو گئی ہے۔
  - رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم كي زبان مبارك سے اس بات كاصادر ہونانا ممكن ہو۔

### ادراج كانتكم

تمام محدثین اور فقہاء کے نزدیک ادراج کرناحرام ہے۔اس سے مشتی صرف کسی نئے لفظ کی وضاحت ہے کہ وہ ممنوع نہیں ہے۔اس وجہ سے زہر کیاور دیگرائمہ حدیث نے ایساکیا ہے۔

نوف: ادراج میں چونکہ ایک شخص اپنی بات کورسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف منسوب کر دیتاہے جس پر جہنم کی وعیدہے، اس وجہ سے ادراج کو ہر صورت میں ممنوع ہونا چاہیے۔ اگر کسی نئے لفظ کی وضاحت بھی در کار ہو تواسے الگ سے بیان کرنا چاہیے تا کہ کوئی شخص اس وضاحت کو حضور کا ارشاد نہ سمجھ بیٹھے۔

#### مدرج حدیث کے بارے میں مشہور تصانیف

- خطيب بغدادي كى الفصل للوصل المدرج
- ابن حجر كى تقريب المنهج بترتيب المدرج، يه خطيب كى كتاب كى تلخيص اوراس ميں كچھ اضافه جات ير مبنى ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- ادراج کی تعریف اور اس کی مختلف اقسام بیان کیجیے۔
- ادراج کی وجوہات کیا ہوتی ہیں؟ اسے کس طرح سے پہچانا جا سکتا ہے؟
  - اوپر بیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

# باب 21: متقلُوب حديث

### مقلوب حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے مقلوب، "قلب" کا اسم مفعول ہے جس کا مطلب ہو تاہے کسی چیز کارخ تبدیل کرنا۔ (بعنی مقلوب اس چیز کو کہتے ہیں جس کارخ تبدیل کرنا۔ (بعنی مقلوب اس چیز کو کہتے ہیں جس کارخ تبدیل کیا گیا ہو۔) اصطلاحی مفہوم میں مقلوب الیں حدیث کو کہتے ہیں جس کی سندیا متن میں سے ایک لفظ کو دوسر سے لفظ سے تبدیل کر دیا گیا ہو۔ دوالفاظ کو آگے پیچھے کر کے یاایک کی جگہ دوسر الفظ استعال کر کے ایسا کیا جاسکتا ہے۔

### مقلوب حدیث کی اقسام

مقلوب حدیث کی دوبڑی اقسام ہیں: مقلوب السند اور مقلوب المتن۔

- مقلوب السند اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی سند میں تبدیلی کر دی گئی ہو۔ اس کی دوصور تیں ہیں:
- کسی راوی اور اس کے باپ کے نام کو الٹ دیا جائے جیسے کہ "کعب بن مرق" سے مروی کسی حدیث بیان کرتے ہوئے ان کے نام کو "مرق بن کعب" کر دیا جائے۔
- کسی راوی کے نام کو ہٹا کر اس کی جگہ دو سرے راوی کا نام بیان کر دیاجائے۔ابیاجان بوجھ کر حدیث بیان کرنے میں منفر دبننے کے لئے کیاجا تا ہے۔اس کی مثال ایسے ہے کہ "سالم" کی کسی مشہور حدیث میں سے ان کا نام ہٹا کر اس کی جگہ "نافع" کا نام بیان کر دیاجائے۔

مقلوب حدیث روایت کرنے والوں میں "حماد بن عمر والنصیبی" ایسا شخص تھاجو اس قسم کی تبدیلیاں کیا کرتا تھا۔وہ روایت کرتا ہے: حماد النصیبی نے الاعمش سے،انہوں نے ابوصالح سے اور انہوں نے سید ناابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "جب تم راستے میں ان مشر کین سے ملو تو انہیں سلام میں پہل نہ کرو۔"

یہ حدیث مقلوب ہے کیونکہ اس میں حماد نے "الاعمش" کا نام داخل کر دیا ہے۔ یہ بات مشہور ہے کہ اس حدیث کے روایت کرنے والے "سہیل بن ابی صالح" ہیں جو اسے اپنے والد سے اور وہ سیرنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں۔ امام مسلم نے اس حدیث کی سنداسی طرح بیان کی ہے۔ یہ " قلب حدیث" کی الیم قشم ہے جس کے راوی پر حدیث چوری کرنے کا الزام لگا یا جاسکتا ہے۔ مقلوب المتن اس حدیث کو کہتے ہیں جس کے متن میں کوئی تبدیلی کی گئی ہو۔ اس کی بھی دوصور تیں ہیں:

• راوی حدیث کے متن میں بعض الفاظ آ گے پیچھے کر دے۔ اس کی مثال صحیح مسلم میں سیرناا بوہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے جو ان سات قسم کے افراد کے بارے میں ہے جنہیں روز قیامت اللہ تعالی کی رحمت کا خصوصی سایہ نصیب ہو گا۔ ان میں

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث www.islamic-studies.info

ایک شخص وہ ہے "جو اس طرح چھپا کر صدقہ کرتا ہے کہ اس کے دائیں ہاتھ کو یہ پتہ نہیں چلتا کہ بائیں ہاتھ سے اس نے کیا خرج کیا ہے۔" بعض راویوں نے اس حدیث کے الفاظ میں کچھ اس تبدیلی کر دی ہے کہ "اس کے بائیں ہاتھ کو یہ علم نہیں ہوتا کہ اس نے دائیں ہاتھ سے کیاخرج کیا ہے۔" (البخاري في الجماعة ، ومسلم في الزکاۃ)

• راوی ایک حدیث کے متن کو دوسری حدیث کے سند سے ملا دے اور دوسری کے متن کو پہلی کی سند سے۔ یہ عام طور پر امتحان کے لئے کیا جاتا ہے۔ اس کی مثال وہ مشہور واقعہ ہے جو اہل بغداد اور امام بخاری کے ساتھ پیش آیا۔ بغداد کے اہل علم نے سوحدیثوں کی سندوں اور متنوں کو خلط ملط کر دیا تا کہ وہ امام بخاری کی یادداشت کا امتحان لے سکیں۔ امام بخاری نے ان تمام احادیث کی سندوں اور متنوں کو صحیح صحیح طریقے سے جوڑ دیا اور اس میں کوئی غلطی نہ کی۔ (تاریخ بغداد جد2. ص

### قلب كى وجوہات

مختلف راویوں کے احادیث میں قلب (یعنی تبدیلی) کرنے کی مختلف وجوہات ہیں۔ان میں سے بعض یہ ہیں:

- اپنی انفرادیت کاسکه جمانا تا که لوگ اس شخص کی طرف راغب ہوں اور اس سے احادیث روایت کرنا شروع کریں۔
  - محدث کے حافظے اور حدیث کی حفاظت کے معیار کا امتحان لینا۔
    - بلاارادہ غلطی سے حدیث کے الفاظ کا آگے پیچھے ہو جانا۔

نوٹ: محدثین کو مسلم معاشرے میں بہت بلند اسٹیٹس حاصل تھا۔ حماد جیسے بعض لوگوں نے اپنی انفرادیت قائم کرنے اور اپنا سکہ جمانے کے لئے دوسروں کی بیان کر دہ احادیث کو سند میں تبدیلیاں کرکے اپنے نام سے منسوب کرنے کا سلسلہ شروع کیا۔ اس کا مقصد سے تھا کہ لوگ ان کی طرف مائل ہوں اور انہیں بھی محدثین جیسااسٹیٹس حاصل ہو سکے۔ علمی دنیا میں میہ کام سرقہ (Plagiarism) ہی کہلا تا ہے۔ جولوگ خود کسی قابل نہیں ہوتے، وہ اس قشم کے ہٹھکنڈوں سے خود کو نمایاں کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

### قلبكاحكم

اگر اپنی انفرادیت کا سکہ جمانے کے لئے حدیث میں جان بوجھ کر تبدیلی کی جائے تو اس بات میں کوئی شک نہیں کہ یہ ایک ناجائز کام ہے۔ یہ حدیث میں تبدیلی ہے جو کہ سوائے حدیثیں گھڑنے والوں کے اور کوئی نہیں کر تا۔

اگرایباکسی محدث کے حفظ اور اہلیت کے امتحان کی غرض سے کیا جائے تو یہ جائز ہے بشر طیکہ وہ محفل ختم ہونے سے پہلے صحیح بات بیان کر دی جائے۔

جہاں تک غلطی یا بھول چوک کا تعلق ہے تو اس معاملے میں غلطی کرنے والا معذور ہے۔ لیکن اگر وہ یہ غلطیاں کثرت سے کر تاہو تو حدیث کو محفوظ کرنے کے بارے میں اس کی اہلیت مشکوک ہو جاتی ہے اور اس راوی کو ضعیف قرار دے دیاجا تاہے۔

مقلوب حدیث، مر دود احادیث ہی کی ایک قشم ہے۔

### مقلوب حدیث سے متعلق مشہور تصانیف

خطیب بغدادی کی کتاب "رفع الارتیاب فی المقلوب من الاساء والالقاب"، جبیبا که نام سے ہی ظاہر ہے کہ یہ مقلوب حدیث کی ایک خاص قسم سے متعلق ہے جس میں حدیث کی سند میں تبدیلی کی گئی ہو۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مقلوب حدیث کی تعریف اور اس کی مختلف اقسام بیان کیجیے۔
  - حدیث کی سند اور متن میں تبدیلی کی وجوہات کیا ہوتی ہیں؟
    - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 22: "المَزيد في مُتصل الاسانيد" حديث

### "الزيد في متصل الاسانيد" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "مزید"، "زیادة" سے اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے "اضافہ کی گئی چیز "۔ متصل، منقطع کا متضاد ہے اور اس کا معنی ہے ملا ہوا۔ اسانید، سند کی جمع ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی ملی ہوئی سند میں کوئی اضافہ پایا جا تا ہو۔ اس کی وضاحت ہم ایک مثال سے کرتے ہیں۔

فرض تیجیے کہ ایک حدیث دواسنادسے بیان کی گئی ہواور ان میں سے ایک سنداس طرح سے ہو کہ A-B-C-D-E اور دوسری سنداس طرح سے ہو کہ A-B-D-E اور دوسری سنداس طرح سے ہو کہ A-B-D-E سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ اس میں سے کس سند کو درست سمجھا جائے۔ اگر B نے D سے براہ راست اصادیث سنی ہوں اور دوسری سند کے راوی زیادہ مضبوط ہوں تواس صورت میں دوسری سند کو صیحے قرار دیا جاتا ہے اور پہلی سند میں C کو اضافہ سمجھا جاتا ہے جس کی وجہ کسی راوی کولاحق ہونے والی غلط فنہی ہو سکتی ہے۔

اس خامی کا تمام تر تعلق حدیث کی سندسے ہے۔ اس سے حدیث کے متن میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے محد ثین نے حدیث کے بارے میں کس قدر احتیاط برتی ہے کہ وہ حدیث کی سندیامتن میں معمولی سی خامی بر داشت نہیں کرتے بلکہ اسے بھی بیان کرناضر وری سمجھتے ہیں۔

### "المزيد في متصل الاسانيد" حديث كي مثال

ابن مبارک، سفیان سے، وہ عبدالرحمٰن بن یزید سے، وہ بسر بن عبیداللہ سے، وہ ابوادریس سے، وہ واثلہ سے، اور واثلہ سے، اور واثلہ سے، اور واثلہ سیدنا ابو مر ثدرضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا: "قبروں پر نہ بیٹھواور نہ ہی ان کی طرف منہ کرکے نماز اداکرو۔" (رواہ مسلم . کتاب الجنائز)

### مثال میں "اضافے" کی وضاحت

اس حدیث میں دو مقامات پر اضافہ کیا گیا ہے۔ ایک تو "سفیان" اور دوسرے "ابو ادریس" کے ناموں میں۔ ان دونوں مقامات پر اضافے کی وجہ راوی کی غلط فہمی ہے۔ جہال تک "سفیان" کے نام میں اضافے کا تعلق ہے تو اس کی وجہ ابن مبارک کے بعد کے کسی راوی کی غلط فہمی ہے کیونکہ متعدد ثقہ راویوں نے ایسی روایات بیان کی ہیں جن میں ابن مبارک نے عبد الرحمٰن بن یزیدسے براہ راست محادیث روایت کی ہیں۔ ان میں سے بہت سے لوگوں نے واضح الفاظ میں اسے بیان کیا ہے۔

جہاں تک "ابوادریس" کے نام کے اضافے کا تعلق ہے، تواس کی وجہ ابن مبارک کولا حق ہونے والی غلط فہمی ہے کیو نکہ بہت سے ثقہ ماہرین نے ثقہ راویوں نے عبدالرحمٰن بن یزیدسے ایسی احادیث روایت کی ہیں جن میں ابوادریس کا کوئی ذکر نہیں ہے۔ بہت سے ثقہ ماہرین نے صراحت سے بیان کیا ہے کہ بسر بن عبداللہ نے براہ راست اس حدیث کو واثلہ سے روایت کیا ہے (اور ابوادریس کا نام اس میں اضافی ہے۔)

### اضافے کومستر د کرنے کی شر ائط

اضافے کو مستر د کرنے کی شر ائط دوہیں۔

- جوروایت اضافے کے بغیر ہو،اس کے راوی اضافے والی روایت کے راویوں سے زیادہ ماہر ہوں۔
- جس مقام پر اضافیه موجو د ہو، وہاں ایک راوی کا اپنے شیخ الشیخ سے بر اہراست حدیث روایت کرنا ثابت شدہ ہو۔

اگریہ دونوں یا ان میں سے ایک بھی شرط پوری نہ ہو تو پھر اضافے والی روایت کو ترجیح دی جائے گی اور بغیر اضافے کی روایت کو "منقطع" قرار دے دیاجائے گا۔ بیرانقطاع مخفی نوعیت کاہو گا۔اسی وجہ سے ایبی روایت کو "مرسل خفی" کہاجا تاہے۔ www.islamic-studies.info

#### اضافے سے متعلق اعتراضات

سند میں کسی نام کواضافہ قرار دینے سے متعلق دواعتراضات پیش کئے جاتے ہیں:

- جس سند میں اضافہ نہ پایا جاتا ہو اور اس میں لفظ"عن" کہہ کر روایت کی گئی ہو تو اس میں بیر امکان موجود ہے کہ سند منقطع ہو۔
- اگرچہ ایک شخص کا اپنے شیخ الشیخ سے براہ راست حدیث سننا ثابت بھی ہو، تب بھی یہ ممکن ہے کہ اس شخص نے دوسر سے سے حدیث سنی اور دوسر سے نے اس شخص کے شیخ الشیخ سے اس حدیث کوسنا ہو۔

جہاں تک توپہلے اعتراض کا تعلق ہے تو یہ درست ہے۔ رہا دوسر ااعتراض، تواس میں بیان کی گئی صور تحال ممکن ہے لیکن اہل علم اس وقت ہی اضافے کا حکم لگاتے ہیں جب کچھ شواہد و قرائن اس کی حمایت کے لئے موجو د ہوں۔

### "المزيد في متصل الاسانيد" حديث سے متعلق مشهور تصنيف

خطیب بغدادی کی کتاب "تمیزالمزید فی متصل الاسانید"۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- المزيد في متصل الاسانيد كي تعريف بيان يجيح
- اوپربیان کر دہ کتاب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

### باب 23: "مضطرب" حديث

### "مضطرب" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "مضطرب"، "اضطراب" کااسم فاعل ہے جس کا معنی ہے کسی معاملے میں اختلال پیدا ہو جانا اور نظام میں فساد پیدا ہو جانا۔ اپنی اصل میں یہ لہروں کے اضطراب سے نکلاہے کیونکہ لہریں کثرت سے حرکت کرتی ہیں اور بے ترتیبی سے ایک دوسرے کے اوپر پنچے ہوتی رہتی ہیں۔

اصطلاحی مفہوم میں یہ الیی حدیث کو کہا جاتا ہے جو متعد د اسناد سے روایت کی گئی ہو۔ تمام اسناد قوت میں ایک دوسرے کے برابر ہوں لیکن ان میں کوئی تضادیا یا جاتا ہو۔

#### "مضطرب" حديث كي تعريف كي وضاحت

مضطرب وہ حدیث ہوا کرتی ہے جس میں ایسا تضاد پایا جاتا ہو جس کی موافقت کرنا ممکن ہی نہ ہو۔ یہ تمام روایات الیی اسناد سے مروی ہوں جو قوت کے اعتبار سے ایک دوسرے کے برابر ہوں جس کے باعث ایک روایت کو دوسرے پر ترجیح نہ دی جاسکے۔

### اضطراب کی تحقیق کرنے کی شرائط

مضطرب حدیث کی تعریف اور اس کی وضاحت سے بیہ معلوم ہو تاہے کہ کسی حدیث کو اس وقت تک مضطرب قرار نہیں دیا جاسکتا جب تک کہ اس میں دونثر ائط نہ پائی جاتی ہوں:

- حدیث کی مختلف روایات میں ایسااختلاف پایاجا تاہو جس میں موافقت پیدا کرنا (Reconciliation) ممکن ہی نہ ہو۔
- روایات سند کی قوت کے اعتبار سے ایک دوسرے کے برابر ہوں جس کے باعث ایک روایت کو دوسر کی پر ترجیح دینا بھی ممکن نہ ہو۔

اگر ایک روایت کو دوسری پرترجیج دینا ممکن ہو یا ان میں کسی وضاحت کے ذریعے موافقت پیدا کی جاسکتی ہو تو اس حدیث میں سے "اضطراب" ختم ہو جائے گا۔اگر کسی ایک روایت کوترجیج دی گئی ہے تو ہم اس پر عمل کریں گے اور اگر ان میں موافقت پیدا کر دی گئ ہے تو تمام احادیث پر عمل کریں گے۔

### "مضطرب" حدیث کی اقسام

مضطرب حدیث کواضطراب کی جگہ کے اعتبار سے دواقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے،مضطرب السند اور مضطرب المتن ـ ان میں سے پہلی قسم زیادہ طور پریائی جاتی ہے۔

#### مضطرب السندكي مثال بيه حديث ہے:

سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے جس میں انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے عرض کیا، "یا رسول اللہ! میں آپ کے بال سفید ہوتے دیکھ رہا ہوں۔" آپ نے فرمایا، "ہو داور ان کے بھائیوں (یعنی دیگر انبیاء کی قوموں پر عذاب) کے واقعات نے میرے بال سفید کر دیے ہیں۔" (رواہ الترمذي . کتاب التفسیر)

امام دار قطنی بیان کرتے ہیں کہ بیہ حدیث مضطرب ہے۔ اس حدیث کو صرف ابو اسحاق کی سندسے روایت کیا گیا ہے۔ ان کی بیان کر دہ اسناد میں اضطراب پایا جاتا ہے۔ کہیں توکسی راوی نے اسے مرسل (صحابی کانام بتائے بغیر) روایت کیا ہے اور کہیں موصول (ملی موسول (ملی میں اضطراب پایا جاتا ہے۔ کہیں توکسی نے اسے مرسل (سحابی کیا ہے، کسی نے سعد رضی اللہ عنہ تک اور کسی نے عائشہ

رضی اللّٰد عنہا تک۔ان تمام روایتوں کے راوی ثقہ ہیں جس کی وجہ سے کسی ایک روایت کو ترجیح دینا ممکن نہیں اور ان میں مطابقت پیدا کرنا بھی ممکن نہیں۔

#### مضطرب المتن حديث كي مثال بير حديث ہے:

تر مذی شریک سے، وہ ابو حمزہ سے، وہ شعبی سے اور وہ سیدہ فاطمہ بنت قیس رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے زکوۃ سے متعلق سوال کیا گیاتو آپ نے فرمایا، "زکوۃ کے علاوہ بھی مال سے متعلق ذمہ داری ہے۔"

ابن ماجہ نے یہی حدیث ان الفاظ میں روایت کی ہے "ز کوۃ کے علاوہ مال سے متعلق کوئی اور ذمہ داری نہیں ہے۔" عراقی کہتے ہیں کہ بیہ ایسااضطراب ہے جس کی کوئی توجیہ کرناممکن نہیں ہے۔

### اضطراب کس سے واقع ہو سکتاہے؟

اضطراب کسی ایک راوی سے بھی واقع ہو سکتا ہے اگر وہ مختلف الفاظ میں ایک ہی حدیث کو روایت کر رہا ہو۔ یہ بھی ممکن ہے کہ یہ اضطراب ایک سے زائد راویوں سے ہو جائے کیونکہ ان میں سے ہر ایک دوسرے سے مختلف الفاظ میں اس حدیث کوروایت کر رہاہو۔

### "مضطرب" حدیث کے ضعیف ہونے کی وجہ

مضطرب حدیث کے ضعیف ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ اضطراب اس بات کی نشاند ہی کر تاہے کہ راوی حدیث کو صحیح طور پر محفوظ نہیں کر سکے۔

#### "مضطرب" حديث سے متعلق مشہور تصنيف

حافظ ابن حجر كى كتاب" المقترب في بيان المضطرب."

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- حدیث میں "اضطراب" سے کیام ادہے؟
  - مضطرب حدیث کی اقسام بیان کیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجی۔

# باب 24: "مُصحَفّ" حديث

### "مصحف" حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے "مصحف"، تصحیف کااسم مفعول ہے جس کامطلب ہے صحیفے یا کتاب کو پڑھنے میں غلطی کرنا۔ اس سے لفظ"مصحفی" لکلا ہے جواس شخص کو کہتے ہیں جو کتاب کو پڑھنے میں غلطی کربیٹھے اور اس وجہ سے الفاظ کو تبدیل کر کے پچھ کا پچھ بنادے۔

اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہتے ہیں جس کے ثقہ راویوں سے منقول الفاظ یامعانی میں غلطی سے تبدیلی کر دی گئی ہو۔

### "مصحف" حديث كي ابميت اور دفت

(فنون حدیث میں مصحف حدیث کا) یہ فن نہایت ہی خوبصورت اور مشکل فن ہے۔اس کی اہمیت اس وجہ سے ہے کہ حدیث کوروایت کرنے میں راویوں سے جو غلطیاں سر زد ہو گئی ہوں، ان کا پہتہ چلایا جائے۔اس عظیم کام کا بیڑ اوہی لوگ اٹھاسکتے ہیں جو امام دار قطنی جیسے ماہر اور حافظ حدیث ہوں۔

### "مصحف" حدیث کی اقسام

اہل علم نے مصحف حدیث کی کئی طریقوں سے تقسیم کی ہے۔

### 1- موقع کے اعتبار سے تقسیم

موقع کے اعتبار سے مصحف حدیث کو دوا قسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

- اسناد میں تصحیف: اس کی مثال وہ حدیث ہے جس میں شعبہ نے العوام بن مراجم سے روایت کی ہے۔ اس حدیث کو لکھتے ہوئے غلطی سے ابن معین نے "العوام بن مزاحم" لکھ دیا ہے۔
- متن ميں تصحیف: اس كى مثال سيرنا زيد بن ثابت رضى الله عنه كى حديث ہے جس ميں بيه الفاظ ہيں "احتجر في المسجد۔۔۔ يعنی نبی صلی الله عليه واله وسلم نے مسجد ميں ان كاموں سے منع فرمایا۔۔۔۔ " ابن لہيعة نے اس حدیث كو اس طرح سے لكھ لياہے، "احتجم في المسجد۔۔ يعنی نبی صلی الله عليه واله وسلم نے مسجد ميں سحجنے لگوائے۔ "

### 2- تصحیف کی وجہ کے اعتبار سے تقسیم

وجہ کے اعتبار سے بھی تصحیف کی دوا قسام ہیں:

• پڑھنے میں تصحیف: یہ اکثر او قات ہو جاتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ پڑھنے والا تحریر کو صحیح طور پر سمجھ نہیں یا تاجس کی وجہ

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

خراب رائٹنگ یا نقاط کا موجود نہ ہونا ہوتی ہے۔ اس کی مثال ہے حدیث ہے: "من صام رمضان واتبعہ ستا من الشوال" ۔۔۔ یعنی جس نے رمضان کے روزے رکھے اور اس کے بعد شوال کے چھ روزے بھی رکھے۔۔۔ "۔ اس حدیث کو ابو بکر الصولی نے غلطی سے اس طرح لکھ دیاہے، "من صام رمضان واتبعہ شیئا من الشوال ۔۔۔ یعنی جس نے رمضان کے روزے رکھے اور اس کے بعد شوال میں پچھ کرکے اس کی پیروی کی۔۔۔۔ "۔

• سننے میں تصحیف: بعض او قات حدیث کو صحیح طور پر نہ سننے یا سننے والے کے دور بیٹھنے کے باعث غلطی لاحق ہو جاتی ہے۔ بولنے والا کچھ بولتا ہے اور سننے والا اس سے ملتا جلتا کوئی اور لفظ سمجھ بیٹھتا ہے۔ اس کی مثال وہ حدیث ہے جو "عاصم الاحول" سے روایت کی گئی ہے لیکن بعض لو گوں نے اس نام کو "واصل الاحدب" لکھ دیا ہے۔

### 3- لفظ اور معنی کے اعتبار سے تقسیم

لفظ اور معنی کے اعتبار سے تصحیف بھی دو طرح کی ہوتی ہے:

- لفظ میں تصحیف: اس کی مثالیں اوپر گزر چکی ہیں۔
- معنی میں تصحیف: اس میں حدیث کا لفظ تو اپنی اصل حالت میں بر قرار رہتا ہے لیکن اس سے کوئی ایسامعنی مراد لے لیا جاتا ہے جو در حقیقت مراد نہیں ہو تا۔ اس کی مثال ہے ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے "عنزة" کے لئے دعا فرمائی۔ ابوموسی العنزی ہے حدیث سن کر کہنے گئے، "ہماری قوم کو بیہ شرف حاصل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ہمارے لئے دعا فرمائی۔ "وہ بیہ سمجھے کہ اس حدیث میں "عنزة" سے مراد ان کا قبیلہ بنو عنزة ہے حالا نکہ عنزة اس نیزے کو کہتے ہیں جو کہ نماز پڑھنے والا اپنے سامنے گاڑ لیتا ہے (تاکہ نمازی اس کے آگے سے گزر سکیں۔ ایساکر نے والے کے لئے آپ نے دعا فرمائی۔)

### 4- حافظ ابن حجر کی "مصحف" حدیث کی تقسیم

حافظ ابن حجرنے ایک اور طریقے سے مصحف حدیث کو دوا قسام میں تقسیم کیا ہے:

- مصحف: یہ وہ حدیث ہے جس میں تحریر توباقی رہے لیکن غلطی سے نقاط میں تبدیلی واقع ہو جائے (جیسے 'ف' کو'ق' یا'ج' کو 'خ' سمجھ لیا جائے۔)
- محرف: یہ وہ حدیث ہے جس میں تحریر توباقی رہے لیکن غلطی سے حرف میں تبدیلی واقع ہوجائے (جیسے اف ' کو اغ' یا ج' کو 'د' میں تبدیل کر دیاجائے۔)

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلامیه پروگرام ـ ـ علوم اسلامیه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحدیث

### کیا تصحیف کی وجہ سے راوی پر الزام عائد کیا جاتا ہے؟

اگر کسی راوی سے شاذ ونادر تصحیف ہو جائے تواس سے اس کی حدیث کی محفوظ کرنے کی صلاحیت پر کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ کوئی شخص بھی تھوڑی بہت غلطی کرنے سے پاک نہیں ہے۔لیکن اگر وہ کثرت سے تصحیف (غلطی) کرتا ہو تواس کا مطلب ہے کہ وہ کمزور شخص ہے اور ثقہ راوی کے درجے کا نہیں ہے۔

### كثرت سے تصحیف كرنے كی وجہ

تصیف اس راوی سے اکثر او قات ہو جایا کرتی ہے جو حدیث کو کسی شخ سے بغیر کتاب سے نقل کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ائمہ حدیث نے کہا ہے کہ اس شخص سے حدیث کو قبول نہیں کرناچا ہے جو سے بغیر صرف کتاب پڑھ کر حدیث روایت کرتا ہے۔ اس بات کو سجھنے کے لیے ہمیں پہلی تین صدیوں کے علمی ماحول کو سجھناہو گا۔ حدیث کی روایت اور تدوین زیادہ تر پہلی تین صدیوں اس 630۔ 630 میں کئی۔ اس دور میں رسم الخط اس حد تک ترقی یافتہ نہ ہو سکا تھا کہ محض کتاب میں دیچر کر کسی لفظ کو صحیح صحیح پڑھا جا سے۔ الفاظ پر نقاط نہ لگانے کے باعث اف اور اق ان اور اظ اور ایا اور ایا وغیرہ میں فرق سجھنا مشکل تھا۔ اس طرح تشدید اور دیگر افاظ پر موجود نہ ہوتے تھے اس وجہ سے ایعلم اور ایعلم اور ایا کہ محس کرتا ہااو قات دشوار ہو جایا کرتا تھا۔ اعراب بھی الفاظ پر موجود نہ ہوتے تھے اس وجہ سے ایعلم اور ایقے نے اتنی اہمیت اختیار کی کہ محد ثین کسی النے شخص سے حدیث کو بدوسنا جائے تا کہ غلطی (تصیف) کا امکان باقی نہ رہے۔ اس طریقے نے اتنی اہمیت اختیار کی کہ محد ثین کسی الیے شخص سے حدیث کو بدوسنا جائے تا کہ غلطی (تصیف) کا امکان باقی نہ رہے۔ اس طریقے نے اتنی اہمیت اختیاط کے اس در جے کا اندازہ ہوتا ہے جو تھی مونے خاطر رکھی گئی۔ موجودہ دور میں چو تکہ عربی زبان کارسم الخط اور پر بٹنگ اس معیار پر پہنچ چی ہی ہے کہ پڑھنے تھیں بڑی غلطی ہونے کا امکان کم ہو گیا ہے ، اس وجہ سے یہ حکم دو جدیں میں باقی نہیں رہا۔ البتہ حدیث کو با قاعدہ کسی ماہر استاذ سے میں بڑی غلطی ہونے کا امکان کم ہو گیا ہے ، اس وجہ سے یہ حکم دور جدید میں باقی نہیں رہا۔ البتہ حدیث کو با قاعدہ کسی ماہر اساذ سے میں بڑی غلطی ہونے کا امکان کم ہو گیا ہے ، اس وجہ سے یہ حکم دور جدید میں باقی نہیں رہا۔ البتہ حدیث کو با قاعدہ کسی ماہر اساذ سے میں بڑی غلطی ہونے کا امکان کم ہو گیا ہے ، اس وجہ سے یہ حکم دور جدید میں باقی نہیں رہا۔ البتہ حدیث کو با قاعدہ کسی ماہر اساذ سے میں بھی تعمور کی تعمور کی باتا دیں کہ موجود کی باتا دیں کہ کی باتا دیں کہ باتا دیں کی سے دی کی باتا دیں کی سے دیں کی باتا دستا کی کی باتا دیا کھی کے کا امکان کم ہو گیا ہے ، اس وجہ سے یہ حکم دور جدید میں باقی نہیں دین کی باتا دیں کے دیت کی کو کی کو کی کو کی کی کی باتا دیں کو کی کی کی کی کی کی کی کو کی کی

### "مصحف" حدیث سے متعلق مشہور تصانیف

پڑھنے سے دیگر فوائد ضرور حاصل ہوسکتے ہیں۔

- دار قطنی کی "التصحیف"
- خطابی کی "اصطلاح خطاء المحدثین"
- ابواحمد العسكري كي "تصحيفات المحدثين"

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- تصحیف کی تعریف اوراس کی مختلف اقسام بیان سیجیے۔
  - تضحیف کی وجوہات کیا ہوتی ہیں؟
  - اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

### باب 25: "شاذ" اور "محفوظ" حديث

### "شاذ" حديث كي تعريف

لغوی اعتبار سے "شاذ"، شذ کا اسم مفعول ہے جو کہ انفرادیت کو ظاہر کرتا ہے۔ شاذ کا معنی ہے اکثریت کے مقابلے پر اکیلا (Exceptional) ہونا۔ اصطلاحی مفہوم میں شاذ ایسی قابل قبول روایت کو کہتے ہیں جو کہ کسی دوسری اپنے سے زیادہ مضبوط روایت کے خلاف ہو۔

### "شاذ" حديث كي تعريف كي وضاحت

شاذروایت قابل قبول ہوا کرتی ہے کیونکہ اس کے راوی اچھے کر دار کے اور احادیث کو محفوظ کرنے والے ہوتے ہیں۔ دوسری روایت اس کی نسبت قابل ترجیح اس وجہ سے ہوتی ہے کہ اس کے راوی زیادہ ثقہ ہوں یا اسے متعدد اسناد سے روایت کیا گیا ہویا کسی اور وجہ سے ترجیح دی گئی ہو۔ (جس حدیث کو ترجیح دی جائے وہ محفوظ کہلاتی ہے۔)

شاذ صدیث کی تعریف سے متعلق ماہرین میں اختلاف رائے ہے لیکن یہ وہ تعریف ہے جسے حافظ ابن حجر نے اختیار کیا ہے اور فرمایا ہے،"اصطلاحات کے علم میں یہ تعریف زیادہ قابل اعتماد ہے۔" (النحبة وشرحها ص 37)

### شذوذ (شاذہونا) کہاں پایاجا تاہے؟

کسی حدیث کی سندیا متن دونوں میں شذوذ پایا جا سکتا ہے۔ سند میں شذوذ پائے جانے کی مثال یہ حدیث ہے۔

تر مذی، نسائی، ابن ماجہ اپنی سندول سے ابن عینیہ ، وہ عمر و بن دینار سے ، وہ عوسجۃ سے اور وہ سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہماسے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم کے زمانے میں فوت ہو گیا۔ اس کا سوائے ایک آزاد کر دہ غلام کے کوئی وارث نہ تھا جے وہ پہلے ہی آزاد کر چکا تھا۔

ابن عینیہ نے اس حدیث کو ابن جریج و غیرہ سے بھی روایت کیاہے۔ حماد بن زیدنے اس سندسے مختلف ایک سندپیش کی ہے جس میں

انہوں نے عمروبن دینار اور عوسحۃ سے روایت کیاہے لیکن سید ناابن عباس رضی اللہ عنہماکا کوئی ذکر نہیں کیا۔

ان دونوں روایتوں میں سے ابو حاتم نے ابن عینیہ کی روایت کوتر جیج دی ہے۔ حماد بن زید بھی اگر چپہ کر دار اور ضبط کے معاملے میں ثقہ راوی ہیں لیکن ابو حاتم نے ابن عینیہ کی روایت کو کثرت تعداد کے باعث ترجیح دی ہے۔

متن میں شذوذ پائے جانے کی مثال یہ حدیث ہے:

ابوداؤد اور ترمذی اپنی سندسے عبدالواحد بن زیاد سے، وہ اعمش سے، وہ ابوصالے سے اور وہ سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے مر فوع روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جب تم سے کوئی فجر کی نماز ادا کرے تو اس کے بعد وہ (اگر سونا جاہے تو) دائیں کروٹ پر سوئے۔"

امام بیہقی کہتے ہیں کہ اس حدیث کو بیان کرنے میں عبدالواحد نے اس سے مختلف بات کی ہے جو کثیر تعداد میں لو گوں نے بیان کی ہے۔ فجر کے بعد دائیں کروٹ پر سونا نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا عمل ہے نہ کہ آپ کا ارشاد۔ اعمش کے ثقہ شاگر دوں میں صرف عبدالواحد ہی ایسے شخص ہیں جو اس حدیث کو حضور کے قول کے طور پر روایت کر رہے ہیں (جبکہ ان کے باقی شاگر د اس کو آپ کے عمل کے طور پر روایت کرتے ہیں۔)

### "محفوظ" حديث كي تعريف

محفوظ اس حدیث کو کہتے ہیں جس کی مخالفت کے باعث دوسری حدیث کو شاذ قرار دیاجائے۔اس کی مثالیں اوپر گزر چکی ہیں۔

### "شاذ" اور "محفوظ حديث كاحكم

شاذ حدیث کو مستر د کر دیاجائے گا اور محفوظ حدیث کو قبول کیاجائے گا۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- شاذ اور محفوظ حدیث میں فرق بیان تیجیے۔
  - ان دونول کا حکم بیان کیجیے۔

www.islamic-studies.info معلوم العامية بيرو گرام \_\_\_علوم الحديث

# بونٹ5: مقبول ومر دود دونوں قشم کی احادیث پر مشتمل تقسیم

# باب 1: نسبت کے اعتبار سے حدیث کی تقسیم

منسوب کئے جانے کے اعتبار سے حدیث کی چار اقسام ہیں:

- حدیث قدسی
  - مرفوع
  - موقون
  - مقطوع

حدیث قدسی

### حدیث قدسی کی تعریف

لغوى اعتبار سے قدسى، قدس سے نسبت ہے۔ اس کا معنی ہے پاک۔ اصطلاحی مفہوم میں ایسی حدیث کو حدیث کو قدسی کہا جاتا ہے جو ذات قدسی یعنی اللہ تبارک و تعالی کی طرف منسوب ہو۔ اس حدیث کی سند کا سلسلہ نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے ہوتے ہوئے اللہ تعالی تک پہنچ جاتا ہے۔

### حدیث قدس اور قر آن مجید میں فرق

حدیث قدسی اور قر آن مجید میں کئی فرق پائے جاتے ہیں مثلا:

• قرآن کے الفاظ اور معانی دونوں اللہ تعالی کی طرف سے نازل کئے گئے ہیں جبکہ حدیث قدسی کا صرف مفہوم اللہ تعالی کی طرف سے ہے اور الفاظ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے ہیں۔

• قرآن مجید کوبطور عبادت تلاوت کیاجاتا ہے جبکہ حدیث قدسی کوبطور عبادت تلاوت نہیں کیاجاتا۔

• کسی آیت کے قرآن کا حصہ ہونے کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ ہم تک تواتر سے پینچی ہو۔ حدیث قدسی کے لئے تواتر کی شرط نہیں ہے۔

### احادیث قدسی کی تعداد

احادیث نبوی کی نسبت احادیث قدسی کی تعداد زیادہ نہیں ہے۔ یہ تعداد دوسوسے کچھ اوپر ہے۔

### حدیث قدسی کی مثال

مسلم اپنی صحیح میں سیرنا ابوذر رضی اللہ عنہ سے، وہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے اور آپ اللہ تبارک و تعالی سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نے فرمایا، "اے میرے بندو! میں نے ظلم کو اپنی ذات پر حرام کر لیا ہے اور میں نے اسے تمہارے لئے بھی حرام قرار دیا ہے تو تم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔۔۔۔" (مسلم بشرح النووي . حـ16 میں بعدها) . ص 131 وما بعدها)

#### حدیث قدسی کی روایت کرنے کے الفاظ

حدیث قدسی کو دوطرح کے الفاظ میں روایت کیا گیاہے:

- "قال رسول الله فيما يرويه عن ربه عزوجل" يعنى رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم نے اپنے رب عزوجل سے روايت كرتے ہوئے ارشاد فرمایا۔
- "قال الله تعالى، فيما رواه عنه رسول الله" يعنى الله تعالى نے ارشاد فرما ياجيسا كه اس سے اس كے رسول صلى الله عليه واله وسلم نے روايت كيا۔

### حدیث قدسی سے متعلق مشہور تصانیف

اس ضمن میں عبدالروؤف المناوی کی "الا تحافات السنیة بالاحادیث القدسیة" تصنیف کی گئی ہے۔اس میں انہوں نے 272احادیث جمع کی ہیں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

• حدیث قدسی کسے کہاجاتاہے؟

www.islamic-studies.info

• اوپربیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 2: "مَر فُوع" حديث

### مر فوع حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے 'مر فوع'، رفع کا سم مفعول ہے جس کا معنی ہے بلند ہونا۔ حدیث کو بیانا مربینے کی وجہ بیہ ہے کہ اس حدیث کی نسبت اس معنی ہے بلند ہونا۔ حدیث کو میں ایسی حدیث کو مر فوع کہا جاتا ہے جس کی جستی کی طرف ہے جن کا درجہ بلند ہے یعنی نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم۔ اصطلاحی مفہوم میں ایسی حدیث کو مر فوع کہا جاتا ہے جس کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کی گئی ہو۔ اس حدیث میں آپ کا ارشاد، عمل، صفت یا تقریر (یعنی خاموشی کے ذریعے کسی کام کی اجازت دینے) کو بیان کیا گیا ہوتا ہے۔

### مر فوع حدیث کی تعریف کی وضاحت

مر فوع الیی حدیث کو کہاجا تا ہے جس میں کسی قول، عمل، صفت یا تقریر (یعنی خاموش رہ کر اجازت دینے) کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کی گئی ہو۔ یہ نسبت کسی صحابی نے بیان کی ہویا کسی اور نے، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ حدیث کی سندخواہ متصل ہویا منقطع، وہ مر فوع ہی کہلائے گی۔ اس تعریف کے اعتبار سے مر فوع میں موصول، مرسل، متصل، منقطع ہر قشم کی روایت شامل ہو جاتی ہے۔ یہ تعریف مشہور ہے لیکن اس ضمن میں دیگر نقطہ ہائے نظر بھی موجو دہیں۔

### مر فوع حدیث کی اقسام

تعریف کے اعتبار سے مرفوع حدیث کی چار اقسام ہیں:

- مر فوع قولی: جس میں کسی قول کی نسبت حضور صلی الله علیه واله وسلم سے کی گئی ہو۔
- مر فوع فعلی: جس میں کسی فعل یا عمل کی نسبت حضور صلی الله علیه واله وسلم سے کی گئی ہو۔
- مر فوع تقریری: جس میں یہ بیان کیا گیاہو کہ کوئی کام حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے سامنے کیا گیاتو آپ نے اس سے روکا نہیں۔اس سے اس کام کا جائز ہونا ثابت کیا جاسکتا ہے۔
  - مر فوع وصفی: جس میں کسی صفت کی نسبت حضور صلی الله علیه واله وسلم سے کی گئی ہو۔

### مر فوع حدیث کی مثالیں

• مرفوع قولی کی مثال میہ ہے کہ صحابی یا کوئی اور یہ بیان کرے، "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا۔۔۔۔۔"

• مر فوع فعلی کی مثال ہے ہے کہ صحابی یا کوئی اور یہ بیان کرے، "رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے اس طرح سے یہ کام کیا۔۔۔۔"

- مر فوع تقریری کی مثال بیہ ہے کہ صحابی یا کوئی اور بیر بیان کرے، "رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم کی موجو دگی میں ایسا کیا گیا۔۔۔۔۔"۔ یہ بات روایت نہ کی گئی ہو کہ آپ نے اس کام کو دیکھ کر اس سے منع فرمایا۔
- مر فوع وصفی کی مثال ہیہ ہے کہ صحابی یا کوئی اور بیر بیان کرے، "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم لو گوں میں سب سے عمدہ اخلاق کے حامل تھے۔"

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مر فوع حدیث کی تعریف بیان تیجیے۔
- مر فوع حدیث کی مختلف اقسام بیان تیجیے۔

# باب 3: "مَوقُون" حديث

### مو قوف حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے 'موقوف'، وقف کا اسم مفعول ہے یعنی تھہری ہوئی چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس کا سلسلہ سند صحابی پر پہنچ کر رک جائے اور اس کے دیگر سلسلہ ہائے اسناد نہ پائے جاتے ہوں۔ یہ وہ حدیث ہوتی ہے جس میں کسی قول، فعل یا تقریر کی نسبت صحابی سے کی گئی ہو۔

### مو قوف حدیث کی تعریف کی وضاحت

مو قوف حدیث وہ ہوتی ہے جس کاسلسلہ سند صحابی پر پہنچ کر ختم ہو جاتا ہے اور اسے ایک یاایک سے زائد صحابہ سے منسوب کیا گیا ہو تا ہے۔ سند خواہ متصل ہویامنقطع، بیہ حدیث مو قوف ہی کہلاتی ہے۔

### مو قوف حدیث کی مثالیں

- مو قوف قولی کی مثال بخاری کی بیر روایت ہے کہ سیر ناعلی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے فرمایا، "لو گوں سے وہی حدیث بیان کرو جسے تم جانتے ہو۔ کیاتم اللہ اور اس کے رسول سے جھوٹ منسوب کروگے؟"
- مو قوف فعلی کی مثال امام بخاری کابیه قول ہے، "سیدنا ابن عباس رضی الله عنهمانے تیم کی حالت میں نماز کی امامت فرمائی۔"

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پرو گرام \_ \_ \_ علوم اسلاميه پرو گرام \_ \_ \_ علوم الحديث

(البخاري . كتاب التيمم . ح1 ص 82)

• موقوف تقریری کی مثال بعض تابعین کابیہ قول ہے، "ایک صحابی کے سامنے یہ کام کیا گیالیکن انہوں نے اس سے منع نہیں فرمایا۔"

### لفظ"مو قوف" كاديگر استعال

لفظ امو قوف اکوالی حدیث کے بارے میں استعال کیا جاتا ہے جس کا سلسلہ سند صحابی کے علاوہ کسی اور پر جاکر رک گیا ہو۔ ایسی صورت میں واضح طور پر نام لیا جاتا ہے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ کہا جائے، "یہ حدیث ابن شہاب زہری پر موقوف ہے یا عطاء الخر اسانی پر موقوف ہے۔"

### فقہاء خراسان کے نزدیک "موقوف" کی تعریف

(قرون وسطی میں) خراسان کے رہنے والے فقہاء کے نزدیک مر فوع حدیث کو "خبر" اور موقوف حدیث کو "اثر" کہا جاتا ہے۔ محدثین ان میں سے ہرایک کو "اثر" کہتے ہیں کیونکہ یہ "اثرت الشی" سے ماخوذہے جس کامعنی ہے روایت یا نقل کرنا۔

### مر فوع قرار دی جانے والی مو قوف احادیث سے متعلق احکام

بعض او قات اپنے ظاہری الفاظ یاشکل میں کوئی حدیث موقوف ہوتی ہے لیکن اس میں گہرے غور وفکر سے اندازہ ہو تاہے کہ یہ حدیث دراصل مر فوع ہی ہے۔ اس حدیث کو "مر فوع حکمی" کانام دیا گیاہے کیونکہ یہ حدیث بظاہر موقوف لیکن در حقیقت مر فوع ہوتی ہے۔ اس کی یہ صور تیں ممکن ہیں:

- صحابی کوئی ایسی بات کہیں جس میں اجتہاد کرنے کی گنجائش نہ ہو، نہ ہی وہ بات کسی لفظ کی تشریح سے متعلق ہو اور نہ ہی وہ صحابی اہل کتاب سے روایت کرنے کے بارے میں مشہور ہوں تووہ حدیث مر فوع ہوتی ہے۔
  - ماضی کے واقعات جیسے کا ئنات کی تخلیق کی ابتداوغیرہ سے متعلق حدیث۔
  - مستقبل کے امور سے متعلق خبریں جیسے جنگیں، فتنے اور قیامت کی علامتیں۔
- کسی مخصوص کام کو کرنے پر ثواب یا عذاب کی تفصیل جیسے یہ کہاجائے،"اگریہ کام کروگے تواس کا یہ اجر ملے گا۔"
- صحابی کوئی ایساکام کررہاہو جس میں اجتہاد کرنے کی کوئی گنجائش نہ ہو جیسا کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں بیان کیاجا تاہے کہ انہوں نے سورج گر ہن کی نماز میں ہر رکعت میں دوسے زیادہ رکوع کئے۔
  - صحابی بیہ بیان کریں کہ ہم اس طرح کرتے تھے یا ہیہ کہا کرتے تھے یااس میں ہمیں کوئی حرج محسوس نہیں ہو تا تھا۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

اگر صحابہ کے اس قول و فعل کا تعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے ہو توضیح نقطہ نظریہ ہے کہ یہ
 حدیث مر فوع ہے۔ جبیبا کہ سیدنا جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں، "ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے
 زمانے میں عزل کیا کرتے تھے۔" (البحاری ومسلم)

- اگر صحابہ کے قول و فعل کا تعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے قائم نہ کیا گیا ہو تو اہل علم کی اکثریت کے نزدیک بیہ حدیث مو قوف ہے۔ جیسا کہ سیدنا جابر رضی اللہ عنہ ہی کا ارشاد ہے، "جب ہم بلندی کی طرف جاتے تو اللہ اکبر کہا کرتے اور جب نیجے اترتے تو سجان اللہ کہا کرتے تھے۔" (البحادي)
- اگر صحابی بیہ کہیں، "ہمیں اس کام کا حکم دیا گیایا اس کام سے منع کیا گیا" تو یہ بھی مر فوع حدیث ہوتی ہے۔ اس کی مثال بیہ ہے:
- ◄ بعض صحابہ کا پیہ ارشاد جیسے "سیدنا بلال رضی اللہ عنہ کو اذان کے کلمات دو دوبار کہنے اور اقامت کے کلمات ایک
   ایک بار کہنے کا حکم دیا گیا۔" (البحادي ومسلم)
- ✓ سیدہ ام عطیه رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں، "ہمیں جنازے کے پیچھے چلنے سے روک دیا گیا اور اسے ہمارے سامنے نہ روکا
   جاتا۔" (البخاري ومسلم)
- ✓ ابو قلابہ سیرنا انس رضی اللہ عنہ سے منسوب کرتے ہیں، "یہ سنت ہے کہ اگر کوئی شادی شدہ شخص کسی کنواری لڑ کی سے شادی کرے تواس کے ہال شادی کے فوراً بعد سات دن گزارے۔" (البخاری ومسلم)
- حدیث کاراوی، حدیث بیان کرتے ہوئے صحابی کے نام کے ساتھ کچھ مخصوص الفاظ بولے تو یہ حدیث مر فوع ہوتی ہے۔
   رہ مخصوص الفاظ چار ہیں: یر فعہ (اسے بلند کیا گیاہے)، ینمیہ (اسے بڑھایا گیاہے) سبلغ بہ (اسے بہنچایا گیاہے) اور روایة اللہ عنہ سے روایة بیان کرتے ہیں۔
   (اسے روایت کیا گیاہے)۔ اس کی مثال اعرج کی حدیث ہے جو وہ سید ناابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایة بیان کرتے ہیں۔
   "ہم لوگ الیی قوم سے جنگ کریں گے جن کی آئکھیں چھوٹی ہوں گی۔" (غالباً یہاں تا تاری مر ادہیں۔) (البحاری)
- صحابی کسی حدیث کو قر آن مجید کی کسی آیت کے شان نزول سے متعلق بیان کررہاہو تووہ حدیث بھی مر فوع ہوتی ہے۔اس کی مثال سیدنا جابر رضی اللہ عنہ کا قول ہے، "یہودی ہے کہا کرتے تھے کہ اگر کوئی شخص اپنی بیوی کی شر مگاہ (Vegina) میں اس کی پچھلی جانب سے جنسی عمل کرنے تو اس کی اولاد بھینگی ہوتی ہے۔اس (غلط فہمی کو دور کرنے کے لئے) اللہ تعالی نے آیت نازل کی کہ تمہاری خوا تین تمہارے لئے کھیت کی مانند ہیں سو جس طریقے سے چاہو ان سے ازدواجی تعلقات قائم کرو۔" (مسلم)

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ \_ علوم الحديث

#### نوا : ان احادیث میں کچھ نکات قابل تشریح ہیں:

• اہل کتاب سے روایت نہ کرنے کی شرط اس وجہ سے لگائی گئی ہے کہ ماضی یا مستقبل کے واقعات کو کوئی صحابی یہود و نصاری کے علاء سے سن کر بھی بیان کر سکتے ہیں۔ اگر وہ ایسا نہیں کرتے تو اس کا مطلب ہے کہ انہوں نے بیہ بات لازماً حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے ہی سنی ہوگی کیونکہ ان کے علم کا اس کے علاوہ اور کوئی ذریعہ نہ تھا۔

- عزل فیملی پلاننگ کا ایک قدرتی طریقہ ہے۔ ازدواجی تعلقات میں جب مرد اپنا مادہ خاتون کے جسم سے باہر خارج کرے تو اس کرے تو اسے عزل کہاجا تا ہے۔عہدر سالت میں لوگ اس طریقے سے فیملی پلاننگ کیا کرتے تھے۔
- خواتین کو جنازے کے پیچھے جانے سے روکنے کا مقصد بیہ ہے کہ خواتین جنازوں پر اکثر بے صبر ی کا مظاہرہ کرتے ہوئے بین ڈالتی ہیں۔
- کنواری لڑکی کے پاس سات دن گزار نے سے متعلق حدیث میں بڑی حکمت کی بات ہے کہ کنواری لڑکی کو نئے خاوند

  اور نئے گھر میں ایڈ جسٹ ہونے کے لئے وقت در کار ہو تا ہے اس وجہ سے خاوند کو اس کے پاس کم از کم سات دن

  گزار نے کا تھکم دیا گیا ہے۔
- پچھلی جانب سے جنسی عمل کرنے سے مرادیہ ہے کہ خاوند گھوڑے وغیرہ کے اسٹائل میں صیحے مقام پر جنسی عمل کرے نہ کہ غیر فطری عمل کرنے لگے۔ دیگر احادیث میں واضح طور پر غیر فطری عمل کو حرام قرار دیا گیاہے۔

## كيامو قوف حديث سے استدلال كيا جاسكتا ہے؟

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ موقوف حدیث صحیح، حسن، ضعیف کچھ بھی ہو سکتی ہے۔ سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ موقوف حدیث اگر اصحیحا کے درجے کی ہو تو کیا اس سے دینی امور میں استدلال کرتے ہوئے نتائج اخذ کیے جاسکتے ہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اپنی اصل میں تو موقوف حدیث سے دینی احکام اخذ نہیں کئے جاسکتے کیونکہ یہ صحابہ کرام کے اقوال وافعال پر مشتمل ہے (اور دینی حکم ثابت ہونے کے لئے اس کار سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے تعلق ہونا ضروری ہے۔)

حبیبا کہ مرسل کی بحث میں ہم بیان کر چکے ہیں کہ اگر موقوف حدیث صحیح ثابت ہو جائے تواس کی مدد سے ضعیف حدیث، مضبوط ہو جاتی ہے۔ اس کی وجہ رہے ہے کہ صحابہ ہر حال میں سنت کی پیروی کرتے تھے۔ یہ اس صورت میں ہے اگر موقوف حدیث، مر فوع حکمی نہ ہو۔ اگر وہ مر فوع حکمی ہو تو یہ مر فوع حدیث کی طرح ہی ججت ہے۔ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- مر فوع اور مو قوف حدیث میں کیا فرق ہے؟
- مو قوف حدیث کو کن بنیادوں پر مر فوع حدیث قرار دیاجاسکتاہے؟

# باب 4: "مقطوع" حديث

### مقطوع حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے مقطوع، قطع کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے کٹا ہوا۔ یہ وصل یعنی ملا ہوا کا متضاد ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں الیں حدیث کو مقطوع کہاجا تاہے جس کاسلسلہ سند تابعی یااس کے علاوہ کسی اور ( تبع تابعی ) پر پہنچ کر ختم ہو جائے۔ایسی حدیث میں تابعی کے قول و فعل کو بیان کیا جا تا ہے۔

### مقطوع حدیث کی تعریف کی وضاحت

مقطوع وہ حدیث ہوتی ہے جس کاسلسلہ سند تابعی یا تبع تابعی یا کسی اور کے قول و فعل پر پہنچ کر ختم ہو جاتا ہے۔ مقطوع اور منقطع حدیث ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ منقطع حدیث کا تعلق حدیث کی سند سے اور مقطوع کا تعلق متن سے ہو تا ہے۔ مقطوع حدیث وہ ہوتی ہے جس میں تابعی کا قول و فعل بیان کیا جائے اگر چپہ اس کی سند اس تابعی تک متصل ہو۔ اس کے برعکس منقطع حدیث وہ ہوتی ہے جس کی سند کاسلسلہ کٹاہوا ہو۔ اس کا متن سے کوئی تعلق نہیں ہو تا۔

## مقطوع حدیث کی مثالیں

مقطوع قولی کی مثال حسن بصری رحمۃ اللّٰہ علیہ کا بیہ قول ہے جو کہ بدعتی کی امامت میں نماز ادا کرنے سے متعلق ہے، "اس کے پیچیے نماز پڑھ لیا کرو کیو نکہ اس کی بدعت کی ذمہ داری خو داس پر ہے۔" (البحاري)

مقطوع فعلی کی مثال ابر اہیم بن محد بن المنتشر کا یہ قول ہے، "مسروق (تابعی) اپنے اور اپنے اہل وعیال کے در میان ایک پر دہ ٹانگ لیتے اور نماز شروع کر دیتے۔ اس طرح انہیں اہل وعیال اور دنیاوی امور کی کوئی خبر ندر ہتی۔ " (حلیة الأولیاء جہ 2 . ص 96)

## مقطوع حدیث سے دینی احکام اخذ کرنے کا حکم

اگرچہ مقطوع حدیث متعلقہ تابعی سے ثابت شدہ ہو،اس کے باوجو داحکام شرعیۃ میں اس سے استدلال نہیں کیاجاسکتا کیونکہ یہ محض کسی مسلمان کا قول یا فعل ہے۔ ہاں اگر کچھ ایسے شواہد و قرائن موجو د ہوں جن سے یہ علم ہو تاہو کہ یہ دراصل مر فوع حدیث ہے تواس علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

صورت میں اس کا وہی حکم ہو گاجو مرسل حدیث کا ہوا کر تاہے۔ان شواہد کی مثال بیہ ہے کہ بعض راوی، تابعی کا نام ذکر کر کے لفظ 'یر فعہ' یعنی'ا نہوں نے اسے مر فوع طریقے سے روایت کیا' کہہ دیتے ہیں۔

## مقطوع اور منقطع

بعض محدثین جیسے شافعی و طبر انی نے لفظ 'مقطوع' کو 'منقطع' حدیث کے لئے استعال کرتے ہیں۔ منقطع وہ حدیث ہوتی ہے جس کی سند کا سلسلہ ٹوٹا ہوا ہو۔ ان کی بیہ اصطلاح عام محدثین میں مشہور نہیں ہے۔ امام شافعی کے ایسا کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ انہوں نے اصطلاحات کا فن ایجاد ہونے سے پہلے ایسا کیا۔ امام طبر انی کا یہ استعال اصطلاحات کے فن میں کسی حد تک بر داشت کر لیا گیا ہے۔

## مقطوع صدیث کہاں یائی جاتی ہے؟

- مُصَنَف ابن الى شيبه
- مصنف عبد الرزاق
- ابن جرير، ابوحاتم اور ابن المنذركي تفاسير

نوٹ: مو قوف اور مقطوع احادیث اگرچہ مر فوع کے درجے پرنہ پہنچی ہوں، کا ایک فائدہ یہ ہے کہ ان سے صحابہ و تابعین کے اقوال واحوال کا علم ہو سکتا ہے۔ ان روایات کو اگرچہ احکام شرعیہ کے ثابت کرنے میں استعال نہیں کیا جاتا کیونکہ یہ حضرات شریعت عطا کرنے والے نہیں ہیں لیکن یہ روایات اس دور کی معاشرت اور صحابہ و تابعین کے فہم دین سے متعلق نہایت اہم معلومات فراہم کرتی ہیں۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- مو قوف اور مقطوع حدیث میں فرق بیان تیجیے۔
- اوپر بیان کر دہ کتب کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

# باب 5: "مُسنَد" حديث

## مند حدیث کی تعریف

لغوی اعتبار سے لفظ 'مسند'،اسند کااسم مفعول ہے جس کامعنی ہے منسوب کی گئی چیز۔اصطلاحی مفہوم میں مسند اس مر فوع حدیث کو کہتے

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

ہیں جس کی سند کاسلسلہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملا ہوا ہو۔

### مند حدیث کی مثال

امام بخاری پیه حدیث روایت کرتے ہیں:

عبدالله بن يوسف نے مالک سے، انہوں نے ابوالزناد سے، انہوں نے اعرج سے اور انہوں نے سيدنا ابوہريرہ رضى الله عنه سے اللہ عليہ واله وسلم نے فرمايا، "جب كتاتم سے كسى كے برتن ميں منه ڈال جائے تواس برتن كوسات مرتبه دھوؤ۔" (البحاري)

یہ ایک مرفوع حدیث ہے جس کاسلسلہ سند شروع سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک ملاہوا ہے۔

سوالات اور اسائنمنٹ

مند حدیث کی تعریف بیان سیجے۔

# باب 6: "مُتَصِّل" حديث

## متصل حدیث کی تعریف

### متصل حدیث کی مثال

متصل مر فوع کی مثال ہے ہے: مالک—ابن شہاب—سالم بن عبدالله—ان کے والد (یعنی عبدالله بن عمر)—رسول الله صلی الله علیه واله وسلم۔ آپ نے فرمایا۔۔۔۔۔۔

متصل مو قوف کی مثال بیہ ہے: مالک—نافع—ابن عمر رضی اللہ عنہما۔ ابن عمر کہتے ہیں۔۔۔۔۔

## کیا تابعی کے قول کو بھی متصل کہاجاسکتاہے؟

عراقی کہتے ہیں کہ تابعی کے قول کو مطلقاً متصل کہنا درست نہیں ہے، ہاں شرط لگا کر اس قول کو متصل کہا جا سکتا ہے۔ یہ شرط محدثین

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

کے کلام میں پائی جاتی ہے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ کہا جائے، "یہ سعید بن مسیب تک متصل ہے، یا ابن شہاب زھری تک متصل ہے، یا ابن شہاب زھری تک متصل ہے، یا الک تک متصل ہے، یا ابن شہاب زھری تک متصل ہے، یا الک تک متصل ہے، وغیرہ وغیرہ وغیرہ ۔" اس میں ایک نکتہ یہ بھی ہے کہ ان احادیث کو 'مقطوع' کہا جاتا ہے۔ اس قسم کی احادیث کو امتصل' کہنا اسی طرح کا عمل ہے جبیبا کہ بسااو قات لغت میں ایک ہی چیز کے دوایسے نام رکھ دیے جاتے ہیں جوایک دوسرے سے متضاد ہوتے ہیں۔

نوٹ: یہاں کسی بات کا درست ہونا بانہ ہونا شرعی معنی میں نہیں ہے بلکہ فن حدیث کے اعتبار سے ہے۔ ہر فن میں کچھ قوانین مقرر کر دیے جاتے ہیں جن کے تحت اس فن میں گفتگو کی جاسکتی ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- متصل حدیث کی تعریف بیان کیجیے۔
- متصل کاموازنه مند حدیث سے کیجے۔ کیاان دونوں میں کوئی فرق ہے؟

# باب 7: زيادات الثقات

#### زيادات الثقات كالمعنى

لغوی اعتبار سے ازیادات '، زیادہ کی جمع ہے اور 'ثقات '، ثقه کی۔ ثقه اس شخص کو کہتے ہیں جو اچھے کر دار کاہواور حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت بھی رکھتا ہو۔ اگر کسی حدیث کو بچھ ثقه راویوں نے ایک انداز میں روایت کیا ہو، اور دوسر کی طرف بچھ اور ثقه راویوں نے اسی حدیث کو بچھ اضافی الفاظ کے ساتھ روایت کر دیا ہو تو یہ اضافی الفاظ ازیادات الثقات ' کہلاتے ہیں۔

### زیادات الثقات کے ماہرین

بعض اہل علم نے زیادات الثقات کا علم حاصل کرنے اور انہیں جمع کرنے کو اپنی تحقیق کا موضوع بنایا ہے۔ ان میں سے یہ ائمہ زیادہ مشہور ہیں:

- ابو بكر عبدالله بن محمه بن زياد نيشا پوري
  - ابونعيم الجرجاني
  - ابوالوليد حسان بن محمد القرشي

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

#### زيادات الثقات كامقام

زیادات الثقات متن اور سند دونوں میں پائی جاسکتی ہیں۔ متن میں یہ کسی جملے یالفظ کا اضافہ ہو سکتا ہے۔ دوسری طرف سند میں اضافی الفاظ کے نتیج میں کوئی مو قوف حدیث، مر فوع اور مرسل حدیث متصل ہوسکتی ہے۔

## متن میں اضافے کا حکم

متن میں اضافے کے بارے میں اہل علم میں اختلاف رائے یا یاجا تاہے:

- بعض اہل علم اسے مطلقاً قبول کر لیتے ہیں۔
- بعض اہل علم کسی حدیث کے ان اضافی الفاظ کو مستر دکر دیتے ہیں جو اسی راوی نے بیان کیے ہوں جس نے پہلے بغیر اضافے کے حدیث روایت کی تھی۔ یہ اہل علم ان اضافی الفاظ کو قبول کر لیتے ہیں جو کسی اور ثقہ راوی نے روایت کیے ہوں۔ (علوم الحدیث ص 77 والکفایة ص 424)

ابن صلاح نے 'زیادہ الثقات' کو ان کے ردو قبول کے اعتبار سے تین اقسام میں تقسیم کیا ہے۔ یہ سب سے اچھی تقسیم ہے اور امام نووی وغیر ہ نے بھی اسی تقسیم کی موافقت کی ہے:

- اگر حدیث کے اضافی الفاظ، ثقه راویوں کی کسی حدیث سے متضاد مفہوم نه پیش کررہے ہوں توانہیں قبول کیاجائے گا۔ یہ اسی حدیث کی طرح ہیں جو کسی ایک شخص نے روایت کی ہو۔
  - اگراضافی الفاظ، ثقه راویوں کی کسی حدیث سے متضاد ہوں توانہیں رد کر دیا جائے گا۔ یہ شاذ حدیث کی طرح ہیں۔
- اگراضافی الفاظ سے، ثقہ راویوں کی کوئی مطلق علم مشروط ہوجائے یا عمومی علم، کسی مخصوص صورت حال کے لئے ہوجائے تو اس قشم کے اضافی الفاظ کے بارے میں ابن صلاح نے کوئی بات نہیں کی۔ امام نووی کہتے ہیں، "صحیح نقطہ نظریہ ہے کہ اس قشم کے الفاظ کو قبول کرنا چاہیے۔" (امام شافعی اور مالک ان الفاظ کو قبول کرنے کے قائل ہیں جبکہ احناف اس کی تردید کرتے ہیں۔) (انظر التقریب مع المتدریب ج1. ص 247)

## زيادات الثقات كى مثاليس

متضادمفہوم کے بغیر اضافہ

متضاد مفہوم کے بغیر اضافے کی مثال مسلم کی بیہ حدیث ہے:

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

اعمش نے ابورزین اور ابو صالح سے اور انہوں نے سیرنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم نے فرمایا، "جب کتاتم سے کسی کے برتن میں منہ ڈال جائے تواس برتن کوسات مرتبہ دھوؤ۔"

اعمش کے شاگر دول نے اس حدیث کو اسی طرح روایت کیا ہے۔ ان کے صرف ایک شاگر دعلی بن مسہر نے اس حدیث کو روایت کرتے ہوئے ایک لفظ "فلیرقہ" یعنی "اسے چاہیے کہ وہ اس برتن کو اچھی طرح صاف کرے" کا اضافہ کیا ہے۔ چونکہ علی بن مسہر ایک ثقہ راوی ہیں،اس وجہ سے ان کے اس اضافے کو قبول کیا گیا ہے۔

#### متضاد مفهوم میں اضافیہ

تر مذى اور ابوداؤدروايت كرتے ہيں كه رسول الله صلى الله عليه واله وسلم نے فرمايا:

یوم نحراورایام تشریق (13-10 ذوالحبہ) ہم اہل اسلام کے لئے عید کے دن ہیں۔ یہ کھانے پینے کے دن ہیں۔

اس حدیث کے تمام طرق (سلسلہ ہائے اسناد) میں یہی الفاظ آئے ہیں۔ صرف ایک سلسلہ سند "موسی بن علی بن رباح—ان کے والد—سیدناعقبہ بن عامر رضی اللّٰدعنہ" میں اس حدیث میں یوم عرفہ (9 ذوالحجۃ) کااضافہ ہے۔ (اس اضافے کے باعث نو ذوالحجۃ بھی ان ایام میں شار ہو جاتا ہے جن میں روزہ رکھنا ایک اچھا عمل ان ایام میں شار ہو جاتا ہے جن میں روزہ رکھنا ایک اچھا عمل ہے۔ چو نکہ یہ اضافہ دیگر صحیح احادیث کے خلاف ہے،اس لئے اسے مستر دکر دیا گیاہے۔)

### کسی حد تک مفہوم میں تضاد

میرے لئے پوری زمین کومسجد اور پاکیزہ بنادیا گیاہے۔

اس حدیث کو تمام راویوں نے انہی الفاظ میں روایت کیا ہے۔ امام مالک نے اپنی سند سے ابو مالک الا شجعی سے روایت کی ہے جنہوں نے اس میں چند الفاظ کا اضافہ کیا ہے اور حدیث کچھ اس طرح ہو گئی ہے، "میرے لئے پوری زمین کو مسجد اور اس کی مٹی کو پاکیزہ بنادیا گیا ہے۔"

## اسناد میں اضافے کا تھم

اسناد میں اضافے کے بارے میں ہم یہاں دوبڑے مسائل کا ذکر کریں گے: ایک توبہ کہ اسناد میں اضافے کے نتیجے میں کوئی مرسل حدیث، متصل ہو جائے اور دوسرایہ کہ کوئی مو قوف حدیث مر فوع ہو جائے۔ اس کے علاوہ اسناد میں اضافے کی جو صور تیں ہیں ان سے محض کسی عام راوی کا اضافہ ہو تاہے اور اس کی تفصیل ہم "المزید فی متصل الاسمانید" کی بحث میں بیان کر چکے ہیں۔ اسناد میں اضافے کے ردو قبول سے متعلق اہل علم میں اختلاف رائے ہے۔ اس میں چار نقطہ ہائے نظریائے جاتے ہیں:

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

- ہے کہ بیر ماہرین سندمیں اضافے کو قبول کرتے ہیں۔
- حدیث کے اکثر ماہرین کے نزدیک اس سلسلہ سند کو قبول کیا جائے گاجو مرسل یا موقوف ہو۔ اس کا معنی ہے ہے کہ ان کے نزدیک اضافے والی سند کو مستر دکر دیا جائے گا۔
  - حدیث کے بعض ماہرین کے نزدیک اس سلسلہ سند کو قبول کیاجائے گاجوراویوں کی اکثریت روایت کررہی ہے۔
- حدیث کے بعض دیگر ماہرین کے نزدیک اس سلسلہ سند کو قبول کیا جائے گا جس میں حفاظ حدیث زیادہ تعداد میں موجود ہوں۔

اس کی مثال ہے ہے کہ حدیث، "خاتون کے سرپرست کے بغیر نکاح نہ کیا جائے۔" کو یونس بن ابی اسحاق السبیعی، اسرائیل بن یونس، قیس بن رہیج نے ابواسحاق سے متصل سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ دوسری طرف اس حدیث کوسفیان ثوری، شعبہ بن الحجاج وغیرہ نے ابواسحاق سے متصل سند کے ساتھ روایت کیا ہے (یعنی اس سلسلہ سند میں صحابی کانام موجود نہیں ہے۔) (انظر المثال واحتلاف الرواۃ فی إرساله ووصله فی الکفایة ص 409 وما بعدها)

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- زیادات الثقات سے کیام ادہے؟
- متن میں اضافے کو قبول کرنے کی شر ائط بیان کیجیے۔

# باب 8: اعتبار، متابع، شاہد

### تعريف

لغوی اعتبار سے 'اعتبار'،اعتبر کامصدر ہے۔اس کامعنی ہے امور میں غور و فکر کرنا تا کہ ایک چیز کو دوسری سے الگ کیا جاسکے۔اصطلاحی مفہوم میں اگر ایک حدیث کو صرف ایک راوی نے روایت کیا ہو تواس حدیث کی دیگر اسناد کی تلاش کرنے کو 'اعتبار' کہا جا تا ہے۔اس کامقصد ہے ہو تا ہے کہ بید معلوم ہو جائے کہ اس حدیث کوروایت کرنے میں کیا کوئی شخص بھی اس راوی کے ساتھ شریک ہے۔

لغوی اعتبار سے 'متابع'، تابع کا سم فاعل ہے جس کا معنی ہے موافقت کرنے والا۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر ایک حدیث کو ایک شخص روایت کر رہاہو اور تلاش کرنے کے بعد کوئی اور راوی بھی مل جائے جو اسی حدیث کو روایت کر رہاہو تو اس دوسرے راوی کی حدیث کو 'متابع' کہا جاتا ہے۔ اس میں شرط یہ ہے کہ حدیث کو روایت کرنے والے "صحابی" کے نام پر ان دونوں راویوں کی بیان کر دہ حدیث www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

#### کے سلسلہ سندمیں اتفاق پایاجا تاہو۔

لغوی اعتبار سے اشاہدا، شہادت کا اسم فاعل ہے جس کا معنی ہے گواہ۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر کوئی ایک راوی کسی صحابی سے کوئی مدیث رہاہو اور دوسر اراوی انہی الفاظ یامفہوم میں وہی حدیث کسی اور صحابی سے روایت کر رہاہو تو اس دوسر ی حدیث کو شاہد کہا جاتا ہے۔ اس میں شرط یہ ہے کہ دونوں سلسلہ ہائے سند کے صحابی مختلف ہونے چاہییں۔ اس حدیث کو شاہد کہنے کی وجہ یہ ہے کہ اس کی وجہ سے دوسری حدیث بالکل اسی طرح مضبوط ہو جاتی ہے جیسے گواہ کے گواہی دینے کے نتیج میں مدعی کا دعوی مضبوط ہو جایا کر تا ہے۔

### كياشا مدو تابع، اعتبار كي اقسام بين؟

کسی شخص کویہ گمان ہوسکتا ہے کہ شاہدو تابع،اعتبار کی اقسام ہیں لیکن ایسانہیں ہے۔اعتبار ریسر چاور تفتیش کے اس طریقے کا نام ہے جس کے ذریعے تابع اور شاہداحادیث تک پہنچاجاسکتا ہے۔

### تابع وشابد كادوسر امفهوم

ہم نے تابع اور شاہد احادیث کی جو تعریف بیان کی ہے ہے اہل علم کی اکثریت نے بیان کی ہے اور یہی مشہور ہے۔ ان کی دوسری تعریف سجی ہے اور وہ ہیے:

تابع اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس میں کسی ایک شخص کی بیان کردہ حدیث کو لفظ بلفظ دوسر اشخص بھی روایت کر رہا ہو۔ دونوں احادیث کا صحافی خواہ ایک ہی ہویا مختلف ہو، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

شاہد اس حدیث کو کہا جاتا ہے جس میں کسی ایک شخص کی بیان کر دہ حدیث کے مفہوم کو دوسر اشخص بھی روایت کر رہا ہو۔ دونوں احادیث کاصحابی خواہ ایک ہی ہویامختلف ہو،اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

شاہداور تابع کو ایک ہی معنی میں استعال بھی کیا جاتا ہے۔ شاہد کو تابع اور تابع کو شاہد بھی کہا جاتا ہے۔ حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ شاہد اور تابع دونوں قسم کی احادیث کا مقصد ایک ہی ہے اور وہ یہ ہے کہ ایک حدیث کے ذریعے دوسری حدیث کو تقویت دی جائے۔ (شرح النحبة ص 38)

#### متابعت

لغوی اعتبار سے متابعت، تابع کامصدر ہے اور اس کامعنی ہے موافق ہونا۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر کسی حدیث کی روایت میں ایک کے علاوہ دوسر اراوی بھی شریک ہو تواسے متابعت کہاجا تاہے۔ علوم اسلاميه يرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

متابعت دوقت می ہے: متابعت تامہ اور متابعت قاصرہ۔اگر شریک ہونے والا راوی اسناد کے شروع میں ہو تواسے متابعت تامہ کہا جاتاہے جبکہ اگر وہ اسناد میں کہیں اور ہو تواسے متابعت قاصرہ کہا جاتاہے۔

نوٹ: تابع اور شاہد احادیث کی تلاش کا مقصد صرف اور صرف یہ ہو تاہے کہ اصل حدیث کو مزید مضبوط کیا جاسکے۔ اگر کسی حدیث کی تابع اور شاہد احادیث نہ بھی مل سکیں لیکن اصل حدیث، صحیح ہونے کی شر ائط پر پورااتر تی ہو تواس پر اعتماد کیا جائے گا۔

## مثاليل

یہاں پر ہم ایک ہی مثال کا ذکر کریں گے جو حافظ ابن حجر نے متابعت تامہ اور متابعت قاصرہ کے بارے میں بیان کی ہیں۔امام شافعی کتاب الام میں روایت کرتے ہیں۔

مالک، عبد الله بن دینار سے، وہ ابن عمر رضی الله عنهما سے روایت کرتے ہیں که رسول الله صلی الله علیه واله وسلم نے فرمایا: "مهینه انیتس دن کا ہو تا ہے۔ جب تک تم (رمضان کا) چاند نه دیکھ لو، روزہ رکھنا شروع نه کرو اور جب تک (شوال کا) چاند نه دیکھ لو، روزے رکھنا ختم نه کرو۔ اگر بادل موجو د ہوں (اور ان کی وجہ سے چاند نظر نه آسکے) تو تیس دن کی مدت پوری کرلو۔ "

اس حدیث کے بارے میں کچھ لوگوں کو یہ خیال ہواہے کہ اس حدیث کوامام مالک سے روایت کرنے میں امام شافعی اکیلے ہیں۔ انہوں نے اس کا شار ان کی غریب احادیث میں کر دیا ہے۔ امام مالک کے شاگر دوں نے اس حدیث کوامام مالک سے دیگر الفاظ میں روایت کیا ہے کہ ، "اگر بادل ہوں تواندازہ کرلو۔"

جب اس حدیث کے بارے میں اعتبار (لیمنی تحقیق و تفتیش) کیا گیا تو اس حدیث کی متابعت تامہ، متابعت قاصرہ اور شاہد احادیث معلوم ہو گئیں۔اس کی تفصیل کچھ یوں ہے:

- متابعت تامہ: امام بخاری نے عبداللہ بن مسلمہ القعنبی سے اور انہوں نے امام مالک سے ان کی سند سے روایت کیا ہے جس میں سے جہلے میں سے ہادل ہوں تو پھر تیس کاعد دیورا کرلو۔"
- متابعت قاصرہ: ابن خزیمہ نے عاصم بن محمر سے، انہوں نے اپنے والد محمد بن زید سے، انہوں نے ان کے داداسے اور انہوں نے سید ناعبد اللّٰد بن عمر رضی اللّٰد عنہماسے روایت کیاہے کہ، "تیس پورے کر لو۔"
- شاهد: امام نسائی اپنی سند سے محمد بن حنین سے اور وہ سیر ناابن عباس رضی الله عنہماسے روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی الله علیه
   والہ وسلم نے فرمایا، "اگر تمہارے سامنے بادل ہوں تو پھر تیس کاعد دپورا کرلو۔"

ملوم اسلاميه پر و گرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

سوالات اور اسائنمنٹ

- تابع اور شاہد میں کیا فرق ہے؟
- تابع اور شاہد احادیث تلاش کرنے کامقصد بیان کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

حصه سوم: جرح وتعديل

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

# بونٹ6: راوی اور اسے قبول کرنے کی شر ائط

# باب 1: جرح وتعديل كاتعارف

رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث ہم تک راویوں کی وساطت سے پینچی ہے۔ ان راویوں کے بارے میں علم ہی حدیث کے درست ہونے یانہ ہونے کی بنیاد ہے۔ اسی وجہ سے حدیث کے ماہرین نے راویوں کے حالات اور ان سے روایات قبول کرنے کی شر الط بیان کرنے کا اہتمام کیا ہے۔ یہ شر الط نہایت ہی گہری حکمت پر مبنی ہیں اور ان شر ائط سے ان ماہرین حدیث کے گہرے غور وخوض اور ان کے طریقے کی اہمیت کا اندازہ ہو تاہے۔

ان میں سے پچھ شر الط کا تعلق راوی کی ذات سے ہے اور پچھ شر الط کا تعلق کسی راوی سے حدیث اور خبریں قبول کرنے سے ہے۔ دور قدیم سے لے کر آج تک کوئی ایسی قوم نہیں گزری جس نے اپنے افراد کے بارے میں اس درجے کی معلومات مہیا کرنے کا اہتمام کیا ہو۔ کوئی قوم بھی اپنے لوگوں سے خبریں منتقل کرنے سے متعلق الیبی شر ائط عائد نہیں کر سکی جیسی ہمارے علمائے حدیث نے ایجاد کی ہیں۔ ایسی روایات جن کے منتقل کرنے والے راویوں کے ناموں کا علم نہ ہو سکے کے بارے میں یہ خطرہ ہے کہ کسی غلط خبر کو صحیح سمجھ لیا جائے۔ اس وجہ سے ایسی روایات کے سیچیا جھوٹے ہونے کی تصدیق نہیں کی جاسکتی۔

نوٹ: راویوں کو پر کھنے کے فن کو "جرح و تعدیل" کہا جاتا ہے۔ اگر کسی راوی کو پر کھنے کے نتیجے میں اس کی مثبت صفات سامنے آئیں اور وہ شخص قابل اعتاد قرار پائے تو اسے "تعدیل" یعنی' قابل اعتاد قرار دینا' کہا جاتا ہے۔ اگر راوی کی منفی شہرت سامنے آئے اور اس پر الزامات موجود ہوں تو اسے "جرح" یعنی' نا قابل اعتاد قرار دینا' کہا جاتا ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- جرح اور تعدیل میں کیا فرق ہے؟
- جرح وتعديل كامقصد بيان كيجيه

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

# باب 2: راوی کے قابل اعتماد ہونے کی شر ائط

فقہ اور حدیث کے ائمہ کی غالب اکثریت کے مطابق راوی کے قابل اعتاد ہونے کی بنیادی شر اکط دوہیں:

- عدالت: عدالت کا مطلب ہے عادل یعنی اچھے کر دار کا مالک ہونا۔ کسی راوی کے عادل ہونے کے لئے بیہ ضروری ہے کہ وہ مسلمان ہو، بالغ ہو، عاقل ہو، فسق وفجور سے دور رہنے والا ہو اور کسی قشم کی بدنامی سے پاک ہو۔
- ضبط: ضبط کا مطلب ہے کہ وہ راوی دیگر ثقہ راویوں کی بیان کر دہ احادیث کے خلاف احادیث روایت نہ کرتا ہو، حافظے میں کمزور نہ ہو، بڑی بڑی غلطیاں بکثرت نہ کرتا ہو، لا پرواہ نہ ہو اور نہ ہی وہمی طبیعت کا مالک ہو۔

## راوی کاعادل ہونا کیسے ثابت ہو تاہے؟

راوی کی عدالت کا ثبوت ان دومیں سے کسی ایک طریقے سے ہو تاہے:

- جرح و تعدیل کے ماہرین کسی راوی کے بارے میں اپنی تحقیق و تفتیش کے بعدیہ طے کر دیں کہ شخص عادل ہے۔
- اہل علم کے مابین اس شخص کی عمومی شہرت ایک اچھے انسان کی ہو۔اگر اہل علم میں کسی شخص کی عمومی شہرت اچھی ہے تواس شخص کے لئے کسی جرح و تعدیل کے ماہر کی شخص تی ضرورت نہیں ہے۔ اس کی مثال ائمہ اربعۃ یعنی مالک، ابو حنیفہ، شافعی، احمد بن حنبل اور سفیان ثوری، سفیان بن عینیہ، اوزاعی وغیر ہہیں۔

### عد الت کے ثبوت کے بارے میں ابن عبد البر کا نقطہ نظر

ابن عبدالبر کانقطہ نظریہ ہے کہ احادیث کاعلم رکھنے والا ہر مختاط شخص عادل ہے اگر اس پر کوئی جرح (الزام) موجود نہ ہو۔اس شخص کی حدیث کو قبول کیا جائے گا۔ لکھتے ہیں:

"ہروہ شخص جس کے پاس یہ (حدیث کا) علم ہو،عادل تصور کیاجائے گا۔ اس کے بارے میں شدت پسندلوگوں کی تحریف، جموٹے مذاہب کی دعوت دینے والوں کا تعصب، اور جاہلوں کی توضیحات کی نفی کی جائے گی۔" (رواہ ابن عدي في الكامل وغيرہ)

ان کی اس رائے سے اہل علم متفق نہیں ہیں۔ اگر کوئی حدیث صحیح نہیں ہوگی اور اسے صحیح تصور کر لیاجائے گاتواس کا مطلب بیہ ہوگا کہ ایک شخص در حقیقت عادل نہیں ہے اور اسے عادل سمجھ لیا گیاہے۔ www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

# راوی کے ضبط کا علم کیسے ہو تاہے؟

اگر کسی راوی کی روایات کی غالب اکثریت، اس سے زیادہ ثقہ راویوں کی روایات سے موافقت رکھتی ہو تو اسے ضابط (احادیث محفوظ رکھنے والا) قرار دیا جائے گا۔ کسی ایک آدھ روایت میں مخالفت سے فرق نہیں پڑتالیکن اگریہ مخالفت کثیر تعداد میں پائی جائے تو اس شخص کا ضبط مشکوک ہوجائے گا اور اس کی بیان کر دہ روایات قابل اعتاد نہ رہیں گی۔

## کیا جرح و تعدیل کو بغیر کسی وضاحت کے قبول کر لیا جائے گا؟

صیح اور مشہور نقطہ نظر کے مطابق اگر کسی راوی کی بغیر وجہ بتائے تعدیل (عادل قرار دینا) کی گئی ہو تواسے درست قرار دیاجائے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی شخص کے عادل ہونے کی بہت ہی وجوہات ہو سکتی ہیں اور ان تمام وجوہات کو بیان کرنامشکل کام ہے کیونکہ اس کے نتیج میں تعدیل کرنے والے ماہر کو یہ بتانا پڑے گا کہ ، "اس راوی نے ان ان برے کاموں کا ار تکاب نہیں کیا یا اس نے اس اس نیک کام کا ار تکاب کیا ہے۔"

جہاں تک جرح کا تعلق ہے، تو اسے بغیر تفصیلات کے قبول نہ کیا جائے گا کیو نکہ ان تفصیلات کا ذکر کرنا مشکل کام نہیں ہے۔ چو نکہ لوگوں میں کسی شخص کی جرح سے متعلق اختلاف رائے پایا جاتا ہے اس وجہ کوئی شخص تو کسی راوی سے حدیث روایت کرے گا کیو نکہ وہ اسے قابل اعتماد سمجھتا ہے اور کوئی نہیں۔ ابن صلاح لکھتے ہیں:

اس اصول پر فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کا اتفاق ہے۔ خطیب بغدادی کہتے ہیں کہ یہی نقطہ نظر حفاظ حدیث کے ائمہ جیسے بخاری و مسلم کا ہے۔ اسی وجہ سے امام بخاری بہت سے ایسے راویوں سے حدیث قبول کر لیتے ہیں جن پر جرح موجود نہیں ہے جیسے عکر مہ اور عمر وبن مرزوق۔ امام مسلم نے سوید بن سعید اور کچھ دیگر راویوں سے حدیث قبول کی ہے اگرچہ ان پر الزام موجود سے (لیکن ان کی تفصیل موجود نہ تھی۔) اسی طرح امام ابو داؤد نے کیا ہے۔ اس سے یہ نتیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ اگر جرح کی تفصیلات موجود نہ ہوں تواس راوی کی حدیث کو قبول کیا جاسکتا ہے۔ (علوم الحدیث ص 96 باحتصار یسیر)

نوٹ: ایک دوسر انقطہ نظریہ بھی موجود ہے کہ اگر کسی راوی پر الزامات موجود ہوں اور اس کی جرح کی تفصیل بیان نہ بھی کی گئ ہو، تب بھی اس راوی کی حدیث کو قبول کرنے میں احتیاط برتی جائے۔الیں صورت میں بیر لازماً دیکھ لیاجائے کہ وہ حدیث کسی اور سندسے مروی ہے یا نہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ یہاں معاملہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث کا ہے جس کو قبول کرنے میں احتیاط برتے پر امت کے اہل علم کا اتفاق رائے ہے۔ www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

# کیا جرح یا تعدیل ایک ماہر کی رائے سے ثابت ہو جاتی ہے؟

صیح نقطہ نظریہ ہے کہ جرح یا تعدیل ایک ماہر کی رائے سے بھی ثابت ہو جاتی ہے اگر چہ ایک دوسر انقطہ نظریہ موجود ہے کہ جرح و تعدیل کے لئے کم از کم دوماہرین کی رائے کا ہوناضر وری ہے۔

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- کسی راوی کوعادل قرار دینے سے مراد کیاہے؟
  - راوی کوعادل قرار دینے کامعیار کیاہے؟

# باب 3: جرح وتعديل سے متعلق چنداہم مباحث

اگر کسی راوی کے بارے میں جرح اور تعدیل دونوں یائی جائیں تو کیا کیا جائے؟

اگر کسی راوی کے بارے میں مثبت اور منفی دونوں قسم کی آراء موجو د ہوں اور جرح (منفی رائے) تفصیلی ہو توضیح نقطہ نظریہ ہے کہ اس شخص کے بارے میں جرح کو ترجیح دی جائے گی۔ دوسر انقطہ نظریہ بھی بیان کیا گیاہے کہ اگر تعدیل کرنے والے ماہرین کی تعداد جرح کرنے والے ماہرین کی نسبت زیادہ ہے تواس شخص کی تعدیل کی جائے گی۔ اس نقطہ نظریر اعتاد نہیں کیا گیاہے۔

### نوٹ: اگر کسی راوی کوایک ماہر قابل اعتماد قرار دے اور دوسر انا قابل اعتماد تواس صورت میں پیہ طرز عمل اختیار کرناچا ہیے۔

- اگر جرح اور تعدیل دونوں ہی کی تفصیلات بیان نہ کی گئی ہوں تو جرح کو ترجیح دی جائے اور اس راوی کو نا قابل اعتماد قرار دے کر اس کی بیان کر دہ احادیث کو قبول نہ کیا جائے کیونکہ احتیاط کا نقاضا یہی ہے۔
- اگر جرح یا تعدیل دونوں کی تفصیلات موجود ہوں توان تفصیلات کو مد نظر رکھتے ہوئے اس راوی کے قابل اعتاد ہونے یانہ ہونے کا فیصلہ کیا جائے۔
- اگر تعدیل کرنے والے ماہرین راوی پر عائد کیے گئے الزامات کے جواب دے کر اس کی وضاحت کر دیں تو پھر تعدیل کو ترجیح دی جائے۔
  - احتیاط کا تقاضایمی ہے کہ اس راوی کی بیان کر دہ احادیث کی دوسری اسناد کو بھی دیکھ کر حتی فیصلہ کیا جائے۔

علوم اسلامیه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

## کسی راوی کے بارے میں اسی سے مروی تعدیل کی روایات کا حکم

اہل علم کی اکثریت کانقطہ نظریہ ہے کہ کسی شخص کے قابل اعتاد ہونے سے متعلق ایسی روایات جو اسی شخص سے مروی ہیں نا قابل قبول ہیں۔ یہی نقطہ نظر صحیح ہے اگر چہ بعض لو گوں نے ان روایات کو قابل قبول قرار دیا ہے۔

نوٹ: یہال روایات سے مراد حدیث نہیں ہے بلکہ وہ روایات ہیں جو جرح و تعدیل کے ماہرین کی آراء پر مشتمل ہیں۔ ظاہر ہے کہ اپنے آپ کو تو ہر شخص عادل ہی قرار دے گا۔ اس وجہ سے ضروری ہے کہ کسی بھی راوی کے بارے میں دیگر افراد کی آراء کی بنیاد پر فیصلہ کیا جائے۔

اس ضمن میں جرح و تعدیل کرنے والے ماہر کی اپنی شخصیت کا تجزیہ بھی بہت ضروری ہے۔ عین ممکن ہے کہ وہ کسی شخص سے عقیدت کے باعث اس پر جرح کر رہاہو۔ جرح و تعدیل کرنے والے ماہر کاغیر جانب دار اور غیر متعصب ہونا بہت ضروری ہے۔

ہمارے محدثین اور جرح و تعدیل کے ماہرین کی غیر جانب داری اور عدم تعصب کا یہ عالم تھا کہ کوئی شخص اگر کسی دوسرے مسلک سے تعلق رکھتا ہو تا مگر اپنی ذات میں ایک اچھاانسان ہو تا تو اس کی تعدیل کرتے اور مخصوص اختلافی مسائل سے ہٹ کر اس کی بیان کر دہ احادیث کو قبول کرتے۔ دوسری طرف ان کے اپنے مسلک اور محدثین کے طبقے سے تعلق رکھنے والے افراد میں جو حقیقی خامیاں یائی جاتی تھیں، انہوں نے انہیں کھول کربیان کر دیا ہے۔

جو گروہ اپنی خامیوں پر پر دہ ڈالنے کی کوشش کرے اور خوبیوں کو اجا گر کرے، اسے بہر حال متعصب ہی قرار دیاجائے گا۔ علماء کے مختلف طبقات میں صرف محدثین ہی ایسا گروہ ہے جس نے اعلی درجے کی غیر جانب داری کا مظاہر ہ کیا ہے۔افسوس کہ موجو دہ دور کے اکثر محدثین اور دیگر اہل علم اپنے اسلاف کی اس روش کو ترک کرچکے ہیں۔

# فسق وفجورسے توبہ کرنے والے سے حدیث قبول کرنے کا حکم

فسق وفجورسے توبہ کرنے والے شخص کی (توبہ کے بعد کے زمانے میں کی گئ) روایات کو قبول کیاجائے گا۔لیکن اگر کوئی شخص رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم سے جھوٹی احادیث منسوب کرنے کا مرتکب ہو تو اس کی بیان کر دہ روایات کو توبہ کے بعد بھی قبول نہ کیا جائے گا۔ www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

نوٹ: یہاں فسق و فجور سے مراد کسی شخص کے وہ گناہ ہیں جو اعلانیہ ہوں۔ کسی شخص کے پوشیدہ گناہوں کا حساب تو کوئی بھی نہیں رکھ سکتا۔ اگر کوئی شخص علی الاعلان کسی گناہ میں مبتلا ہو تو اس کی روایات قبول نہیں کی جاتیں کیونکہ اعلانیہ گناہ کرنااللہ تعالی کے آگے سرکشی کی علامت ہے۔ ایسے شخص کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنے اعلانیہ گناہوں کی توبہ بھی علی الاعلان کرے۔

# حدیث کی تعلیم کامعاوضہ لینے والے سے حدیث قبول کرنے کا حکم

بعض اہل علم جیسے امام احمد بن حنبل، ابو اسحاق اور ابن حاتم کے نزدیک ایسے شخص سے احادیث قبول کرنا درست نہیں ہے۔ بعض دیگر اہل علم جیسے ابو نعیم الفضل بن دکین کے نزدیک ایسے شخص سے احادیث قبول کی جائیں گی۔ ابو اسحاق شیر ازی کانقطہ نظریہ ہے کہ جو شخص حدیث کی تعلیم میں مشغولیت کے باعث اپنے اہل وعیال کے لئے کسب معاش نہ کرسکے تواس کے لئے یہ معاوضہ لینا جائز ہے۔

نوٹ: قدیم اہل علم دینی خدمات جیسے قر آن و حدیث کی تعلیم کے بدلے معاوضہ لینے کو جائز نہ سمجھتے تھے۔ بعد کے ادوار کے علماء نے بالا تفاق ایسا کرنے کو جائز قرار دیا ہے۔ اس کی وجہ کو سمجھنے کے لئے ہمیں دور صحابہ و تابعین کے معاشر تی حالات کا جائزہ لیناہو گا۔ عہد صحابہ و تابعین میں اہل علم اور ان کے خاند انوں کی کفالت کی ذمہ داری حکومت کے سپر دہوا کرتی تھی۔ حکومت کی جانب سے اہل علم کے وظائف مقرر ہوتے جو ان کے خاند انوں کی کفالت کے لئے کافی ہوتے۔ یہی وجہ ہے کہ اس دور کے تمام اہل علم دینی خدمات کا اضافی معاوضہ لینا جائز نہ سمجھتے تھے۔

بعد کے ادوار میں ایباانظام باقی نہیں رہا۔ مسلمانوں کی حکومتیں عیاشی اور کرپشن کا شکار ہو گئیں اور انہوں نے اہل علم کی کفالت کو چھوڑ دیا۔ اس موقع پر دین کی خدمت کرنے والوں کے سامنے دو راستے تھے: ایک توبیہ کہ دینی خدمت کو چھوڑ کر معاشی جدوجہد میں اپناپوراوقت گزار دیں اور دوسری بیہ کہ انہی دینی خدمات کا معاوضہ قبول کرلیں۔ ان کی غالب اکثریت نے دوسرا راستہ اختیار کیا کہ اپنے دن کا کچھ حصہ کسب معاش میں اور کچھ حصہ دین میں خدمت میں لگا دیں۔ ایکن ظاہر ہے ایباکرناسب کے لئے ممکن نہ تھا۔

## تساہل، سستی اور غلطیاں کرنے والے سے حدیث قبول کرنے کا تھم

ابیا شخص جو حدیث کوسننے اور سنانے میں سستی اور لاپر واہی سے کام لیتا ہو، اس کی روایت کر دہ احادیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔ مثال کے طور پر جو شخص حدیث کوسننے کی محفل میں بیٹھ کر عام طور پر او نگھتارہے یااصل استاذ کی بجائے اس کے کسی شاگر دسے حدیث سن کر روایت کرے تواس کی بیان کر دہ احادیث کو قبول نہیں کیا جائے گا۔

اس شخص کی روایات کو بھی قبول نہیں کیاجائے گاجو حدیث کو بغیر سوچے سمجھے (ہاں،ہاں) قبول کرلیتا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ جو

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

ایسا کر تاہے وہ یہ نہیں جانتا کہ جو بات وہ بیان کر رہاہے وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث ہے بھی یانہیں۔ جو شخص روایت بیان کرنے میں کثرت سے غلطیاں کر تاہو،اس کی بیان کر دہ حدیث کو بھی قبول نہیں کیاجائے گا۔

نوٹ: یہاں بیہ وضاحت ضروری ہے کہ حدیث کو قبول نہ کرنے کا معنی بیہ نہیں ہے کہ اس حدیث کے متن کو بیہ مستر دکر دیاجائے گا۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ جس سند سے وہ حدیث اس شخص نے روایت کی ہے، اس سند کو مستر دکر دیاجائے گا۔ اگر حدیث کا وہ کی متن کسی دوسری صحیح سند سے مروی ہے تو اس متن کو بہر حال قبول کیا جائے گا۔ اگر اس متن کو صرف ایک اسی شخص ہی نے روایت کیا ہے تو پھر اسے مستر دکر دیاجائے گا۔

جہاں تک حدیث سننے سنانے میں لاپر واہی اور او نگھنے کا تعلق ہے، تو یہ معاملہ سمجھنے کے لئے ہمیں حدیث روایت کرنے کے دور کی علمی محافل کے طریق کار کاعلم ہونا چاہیے۔ چو نکہ اس دور میں با قاعدہ تماییں شائع کرنے کارواج نہیں ہوا تھا، اس وجہ سے حدیث کو روایت کرنے کاطریقہ یہ تھا کہ ایک محدث کسی مسجد وغیرہ میں حدیث کی محفل سجا تا اور اس کے شاگر دمحفل میں بیٹھ جاتے۔استاذ اپنی یادداشت کے سہارے یاڈائری میں لکھی گئی احادیث پڑھ کر شاگر دول کو سنا تا۔ حدیث کی روایت کے لئے بنیادی شرطیہ تھی کہ استاذ اور شاگر د دونوں مضبوط حافظے کے مالک ہوں۔ شاگر داحادیث سن سن کریاد بھی کرتے جاتے اور اپنی ڈائریوں میں ان کے نوٹس بھی تیار کرتے جاتے۔اس عمل کو "سماع حدیث" کہا جاتا ہے۔

اگر ان شاگر دوں میں سے کوئی اکثر سستی برتتا، حدیث کو صحیح طور پر نہ سنتا، یا حدیث کے ساع کے وقت او نگھتا توبیہ بات فوراً مشہور ہو جاتی اور اس کے بعد طالب علموں کی نظر میں وہ شخص اتنالا ئق اعتماد نہ رہتا کہ کوئی اس سے احادیث کاعلم حاصل کرے۔

یہاں ایک لفظ" تلقین" استعال ہواہے۔اس کا معنی پیہے کہ کسی شخص کے سامنے کوئی حدیث بیان کی جائے اور وہ بلاسو چے سمجھے ہاں، ہاں کہہ کر اس کی تائید کرتا چلاجائے۔ پیر بھی تساہل اور سستی کی ایک قشم ہے اور ایسا کرنے والے سے احادیث قبول نہیں کی حاتیں۔

اس سے اس احتیاط کا اندازہ ہوتا ہے جو پر نٹنگ پریس کے دور سے کہیں پہلے احادیث کے ضمن میں برتی گئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سے یور پی اور امریکی مستشر قین کا بیہ نقطہ نظر ہے کہ مسلمانوں کی ضعیف سے ضعیف حدیث بھی دیگر اقوام کی بنیادی مذہبی کتب سے زیادہ قابل اعتاد ہیں کیونکہ ان ضعیف احادیث کے بارے میں بھی اتنی معلومات موجود ہیں جو دیگر اقوام کی بنیادی مذہبی کت کے بارے میں موجود نہیں ہیں۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

## حدیث بیان کر کے بھول جانے والے کی بیان کر دہ احادیث کا حکم

اس کی صورت میہ کے کہ کوئی شاگر دیہ بیان کر تاہے کہ میں نے یہ حدیث اپنے استاذ سے سنی ہے اور استاذیہ کہتا ہے کہ میں نے یہ حدیث بیان نہیں کی۔ (اب دوہی صور تیں ممکن ہیں، یا تو استاذ حدیث بیان کرنے کے بعد خود بھول گیا اور دوسری میہ کہ شاگر د جھوٹ بول رہا ہے۔)

الیں احادیث کا تھم یہ ہے کہ اگر استاذ سختی سے اس حدیث کی تر دید کرے اور مثلاً یہ کیے کہ میں نے اس شاگر دکو کبھی دیکھاہی نہیں یاوہ شخص میرے متعلق جھوٹ بول رہاہے تو اس حدیث کو مستر دکر دیا جائے گا۔ دوسری صورت یہ ہے کہ استاذ خو دمتر دد ہو کہ اس نے یہ حدیث بیان کی ہے یا نہیں (اور شاگر دبھی ثقہ راوی ہو) تو اس صورت میں حدیث کو قبول کر لیا جائے گا۔

اس کی مثال وہ حدیث ہے ابو داؤد، ترمذی اور ابن ماجہ نے روایت کی ہے۔

ربیعة بن ابی عبدالرحمٰن نے سہیل بن ابی صالح سے، انہوں نے اپنے والد اور انہوں نے سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے (ایک مقدمے میں) ایک گواہ اور قشم کھانے کی بنیاد پر فیصلہ فرمادیا۔

عبد العزیز بن محمد الدراور دی کہتے ہیں کہ یہ حدیث ربیعۃ بن ابی عبد الرحمٰن نے مجھ سے اسی سند کے ساتھ بیان کی۔ اس کے بعد میری ملاقات سہیل بن ابی صالح سے ہوئی تو میں نے اس حدیث کے بارے میں ان سے پوچھا تو وہ اس سے بے خبر تھے۔ میں نے ان سے کہا کہ ربیعۃ تو یہ حدیث آپ کے حوالے سے بیان کر رہے ہیں۔ اس کے بعد سہیل لوگوں کو بتاتے تھے کہ اور ربیعۃ نے یہ کہ کر عبد العزیز سے حدیث بیان کی کہ ان سے یہ حدیث میں نے بیان کی ہے۔

حدیث کوبیان کرنے کے بعد بھول جانے سے متعلق خطیب بغدادی نے ایک کتاب "اخبار من حدث ونسی" تصنیف کی ہے۔

سوالات اور اسائنمنٹ

• ان خصوصیات کی فہرست تیار کیجیے جن کی بنیاد پر کسی راوی پر جرح کی جاتی ہے؟

www.islamic-studies.info معلوم اسلاميه پر و گرام \_ \_ \_ علوم الحديث

# يونك7: جرح وتعديل سے متعلق تصانيف

# باب 1: جرح وتعديل سے متعلق تصانيف

چونکہ کسی حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ کرناراویوں کے اچھے کر دار اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت یاان کے کر دار اور حدیث کو محفوظ رکھنے کی ہیں۔ ان میں سے جو کتب تعدیل کے حفاظت سے متعلق الزامات پر مبنی ہے، اس وجہ سے اہل علم نے اس سے متعلق کتابیں تصنیف کی ہیں۔ ان میں سے جو کتب تعدیل کے ماہرین کی آراء پر مشتمل ہیں، ان میں بہت سے راویوں کے کر دار اور حدیث کے محفوظ رکھنے کی صلاحیت کو بیان کیا گیا ہے۔ اس کام کو "تعدیل" کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ غیر متعصب اہل علم نے ایس کتب لکھی ہیں جن میں مختلف راویوں کے کر دار اور حدیث کی حفاظت کی صلاحیت پر اعتراضات کو بیان کیا گیا ہے۔ یہ کام "جرح" کہلا تا ہے۔ اس مناسبت سے ان کتابوں کو "کتب الجرح والتعدیل" کہا جا تا ہے۔

یہ کتب کثیر تعداد میں موجود ہیں اور ان میں بڑی ورائی پائی جاتی ہے۔ ان میں سے پچھ کتب الیی ہیں جن میں صرف ثقہ راویوں کے حالات ہیں۔ پچھ ایسی کتابیں بھی ہیں جن میں ثقہ کے حالات بیان کیے گئے ہیں۔ پچھ کتب میں صرف ضعیف اور الزام یافتہ راویوں کے حالات ہیں۔ پچھ ایسی کتابیں بھی ہیں جن میں ثقہ اور ضعیف دونوں قسم کے راویوں کے حالات موجود ہیں۔ بعض ایسی کتب موجود ہیں جن میں حدیث کی کسی خاص کتاب (جیسے ترمذی) کے راویوں (رجال) ہی کا تذکرہ ہے اور بعض ایسی کتب بھی ہیں جن میں کسی مخصوص کتاب کی بجائے ہر طرح کے راویوں کاذکر موجود ہیں۔ ہے۔

نوٹ: یہال یہ وضاحت ضروری ہے کہ محد ثین کا احادیث کے حصول کا طریق کار کیا تھا۔ جو شخص بھی حدیث کا علم حاصل کرنا چاہتا، وہ سب سے پہلے اپنے شہر کے ماہرین حدیث کے پاس جاتا اور ان کی ساع حدیث کی محفلوں میں شریک ہو کر ان سے جتنی احادیث بھی میسر آتیں حاصل کرلیتا۔ اس شخص کی آمدور فت کاریکارڈیہ محد ثین اور ان کے شاگر دنوٹ کر لیا کرتے تھے۔ اس کے بعد وہ شخص دو سرے شہروں کا سفر کرتا اور ہر قابل ذکر محدث کے پاس جا کر اس سے احادیث اخذ کرتا۔ ہر شہر کا محدث اور اس کے شاگر د، اس شخص کے سفر اور محد ثین سے اس کی ملاقات کاریکارڈییار کرتے رہتے۔

احادیث کے حصول میں اتنی محنت کرنے میں بالعموم اس شخص کی عمر کابڑا حصہ صرف ہو جایا کرتا تھالیکن جو شخص اس تُحصّ منزل کو طے کرلیتا اس کے بعد اس کی شہرت ہر طرف پھیل جاتی۔ حدیث کے دیگر طالب علم اس شخص سے حدیث حاصل کرنے کے لئے دور دراز سے آتے اور وہ شخص عالمی سطح پر شہرت یافتہ (Celebrity) ہو جاتا۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

جس طرح موجودہ دور میں بھی کی بھی مشہور شخصیت کے حالات معلوم کرنا پھھ مشکل کام نہیں ہے بالکل اسی طرح اسی طرح دور قدیم میں بھی حدیث کے ہر راوی کے حالات کو اسی طرح قلم بند کیا گیا ہے۔ بعض افراد نے جرح و تعدیل کے میدان میں اسپیشلسٹ بننے کا فیصلہ کیا اور انہوں نے راویوں سے متعلق معلومات کو اکٹھا کرنے کے لئے بالکل و لی ہی محنت کی جیسی وہ راوی احادیث کو اکٹھا کرنے کے لئے بالکل و لی ہی محنت کی جیسی وہ راوی احادیث کو اکٹھا کرنے کے لئے کرچکے تھے۔ اس عمل کے نتیج میں جرح و تعدیل کی کتب کا عظیم ذخیرہ معرض وجو دمیں آیا۔ احادیث کو اکٹھا کرنے کے لئے کر بیاں ور ان کی بنیاد پر انہیں قابل محد ثین کاطریقہ یہ نہیں ہوتا کہ وہ او ھر سے راویوں کے بارے میں معلومات اکٹھی کر لیتے ہیں اور ان کی بنیاد پر انہیں قابل اعتماد یانا قابل اعتماد قرار دیتے ہیں۔ ان کاطریقہ بہت معروضی (Objective) ہوتا ہے۔ محد ثین جب کسی راوی کے بارے میں معلومات اکٹھی کرتے ہیں، تو سب سے پہلے اس کی تمام احادیث کو نوٹ کرتے ہیں۔ پھر وہ ان احادیث کا موازنہ (-Cross) اسی راوی کی بیان کر دہ احادیث سے کرتے ہیں۔ اگر یہ ان سے مطابقت رکھتی ہوں تو ٹھیک ہو ورنہ اس راوی کا پورا کر دار مشکوک پا جاتا ہے۔ اگر اس راوی کی بیان کر دہ احادیث میں چھوٹے موٹے بگر ت اختلافات ہوں تو پھر نیت کا فتور سامنے آ جاتا ہے۔ جورنہ اس راوی کا پورا کر در معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ اگر یہ ان تقور سامنے آ جاتا ہے۔ ورنہ اس راوی کا بیوں کر دہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ معلومات کی حیثیت بنیادی شوت کرتے ہیں۔ ورنہ اس کردہ کرنے کیں بیان کردہ اس کردہ کرنے کیا کہ دوئی ہے۔

ائمہ جرح و تعدیل کے اس کام کی عظمت اور اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے حدیث روایت کرنے والے (سوائے چند ایک کے ہترا افراد کے تراجم (یعنی حالات زندگی) بیان کیے ہیں اور ان کی جرح یا تعدیل کا فیصلہ کیا ہے۔ کسی راوی نے کس کس محدث سے احادیث کا علم حاصل کیا؟ کسی راوی نے کس کس مصر کے احادیث کا علم حاصل کیا؟ کسی راوی نے کس کس شہر کاسفر کیا؟ کس راوی کے کس اور کہاں ملا قات ہوئی؟ وغیرہ وغیرہ و

ان حضرات نے اپنے زمانے میں ایساکار نامہ کر دکھا یا جو اس سے پہلے کوئی بھی نہ کر سکا تھا بلکہ موجو دہ دور میں بھی (پر نٹنگ اور کمپیوٹر کے وسائل کے باوجود) کوئی بھی قوم ایساکار نامہ سرانجام نہ دے سکی ہے جو محد ثین کے اس کام کے پاسنگ بھی ہو۔ انہوں نے حدیث کی روایت کرنے والے افراد کے ضخیم انسائیکلوپیڈیا تیار کر کے بیہ کارنامہ انجام ہے۔ وہ اس عظیم کارنامے پرستائش کے مستحق ہیں۔ اللہ تعالی انہیں اس کام کا اجرعطا کرے۔ جرح و تعدیل کی بعض کتب کے نام یہ ہیں:

- امام بخاری کی 'التاریخ الکبیر'۔ یہ ثقہ اور ضعیف دونوں قسم کے راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔
- - ابن الحبان کی 'ثقات'۔ یہ خاص طور پر ثقہ راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

• ابن عدی کی 'الکامل فی الضعفاء'۔ جیسا کہ نام سے ظاہر ہے کہ یہ کتاب خاص طور پر ضعیف راویوں کے تراجم (Biographies) پر مشتمل ہے۔

- عبدالغنی المقدسی کی 'الکامل فی اساءالر جال'۔ یہ کتاب خصوصی طور پر حدیث کی چھ کتب ( بخاری، مسلم، ترمذی، ابوداؤد، نسائی اور ابن ماجہ ) کے راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔
- ذہبی کی 'میزان الاعتدال'۔ بیہ کتاب ضعیف اور متر وک راویوں کے حالات پر مشتمل ہے۔ متر وک ایسے راویوں کو کہا جاتا ہے جن پر جرح کی گئی ہولیکن اس جرح کو قبول نہ کیا گیا ہو۔

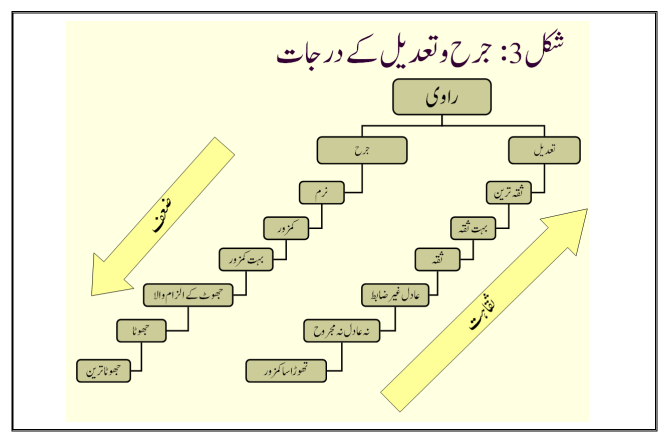
#### سوالات اور اسائنمنٹ

- اوپر بیان کر دہ کتابوں کو انٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔
- جرح وتعدیل سے متعلق کتابوں کو لکھنے کے لئے ائمہ جرح وتعدیل نے کیا کوششیں کی ہیں؟

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

# یونٹ8: جرح و تعدیل کے درجات (Levels)

# باب 1: جرح وتعدیل کے بارہ درجات



ابن ابی حاتم نے اپنی کتاب" الجرح والتعدیل" کے مقدمے میں جرح و تعدیل کے چار چار در جات اور ان کا تھم بیان کیا ہے۔ اس کے بعد کے اہل علم نے ان پر مزید دو دو در جات کا اضافہ کیا ہے جس سے ان میں سے ہر ایک کی تعداد چھے چھے (اور کل تعداد بارہ) ہو گئ ہے۔ ان در جات کی تفصیل ، ان الفاظ کے ساتھ یہاں بیان کی جارہی ہے جن میں ان مراتب کا ذکر ہوتا ہے۔

# باب 2: تعدیل کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ

• تعدیل کاسب سے بلند در جہ وہ ہے جس میں کسی کے ثقہ ہونے کو مبالغے کے ساتھ بیان کیا گیا ہو۔ اس کے لئے عام طور پر وہ الفاظ استعال کئے جاتے ہیں جو اَفْعَلُ ا کے وزن پر آتے ہیں۔ مثال کے طور پر "فلان إليه المنتهی فی التثبت"

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

یعن "حدیث کا ثابت ہونا توبس فلال پر ختم ہے" یا "فلان أثبت الحدیث" یعنی "فلال شخص کی احادیث لو گول میں سب سے زیادہ ثابت شدہ ہیں۔"

- تعدیل کا دوسرا درجہ یہ ہے کہ کسی شخص کے ثقہ ہونے کی صفت کو تاکید کے ساتھ بیان کیا جائے۔ اس کے لئے ایک صفت کو دومر تبہ بھی بیان کیا جاسکتا ہے جیسے "ثقة ثقة "فقه "فقه شخص ہے" یا "ثقة ثبت" یعنی "وہ ثقہ ہے اور اس کی احادیث ثابت شدہ ہیں۔"
- تعدیل کے تیسرے درجے میں کسی شخص کے ثقہ ہونے کو توبیان کی جاتا ہے لیکن اس کی تاکید نہیں کی جاتی مثلاً "ثقة" لعنی "فلال شخص ثقہ ہے" یا "حجة" لعنی "فلال شخص جت ہے۔"
- تعدیل کا چوتھا درجہ یہ ہے کہ کسی شخص کو عادل (یعنی اچھے کر دار) کا تو قرار دیاجائے لیکن حدیث کے محفوظ رکھنے (ضبط) سے متعلق کوئی بات نہ کی جائے۔ اس کی مثال ہے "صدوق" یعنی "وہ سچاہے" یا "محله الصدق" یعنی "وہ سچائی کے مقام پرہے" یا "لا بأس به" یعنی "اس میں کوئی حرج نہیں "۔استثنائی طور پر ابن معین (جرح و تعدیل کے سچائی کے مقام پرہے" یا "لا بأس به" کے الفاظ استعال کرتے ہیں تواس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ وہ شخص مشہور امام) جب کسی شخص کے لئے "لا باس به" کے الفاظ استعال کرتے ہیں تواس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ وہ شخص ان کے نزدیک ثقہ (یعنی تیسرے درجے) کا ہے۔
- تعدیل کا پانچوال درجہ یہ ہے کہ کسی شخص کی جرح یا تعدیل کا ذکر کرنے کی بجائے عام الفاظ میں اس کا تذکرہ کیا جائ جیسے "فلان شیخ" لیعنی "فلال حدیث کے معاملے میں بزرگ آدمی ہے" یا "روی عنه الناس" لیعنی "لوگ اس سے حدیث روایت کرتے ہیں۔"
- تعدیل کے آخری درجے میں موجود شخص، جرح کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ اس کا ذکر ان الفاظ میں کیا جاتا ہے، "فلان صالح الحدیث" یعنی "اس کی احادیث کے معاملے میں بس ٹھیک شخص ہے" یا "یکتب حدیثہ" یعنی "اس کی احادیث کو لکھا گیا ہے۔"

# تعدیل کے مختلف مراتب کا حکم

جو راوی تعدیل کے پہلے تین مراتب سے تعلق رکھتے ہوں، ان کی بیان کر دہ احادیث کا حکم یہ ہے کہ ان سے شرعی احکام اخذ کیے جائیں گے۔ایساضر ورہے کہ ان راویوں کی احادیث درجے میں مختلف ہوں گی۔

جو راوی چوتھے اور پانچویں درجے سے تعلق رکھتے ہول، ان کی احادیث سے شرعی احکام اخذ نہیں کیے جائیں گے البتہ ان کی احادیث ان راویوں کی کمزوری کو بیان کر کے روایت کی جائیں (کیونکہ ان کی احادیث حسن کے درجے کی ہوں گی۔) چوتھے درجے کے علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

راویوں کی احادیث پانچویں درجے کے راویوں کی احادیث کی نسبت مضبوط سمجھی جائیں گی۔

چھٹے درجے سے تعلق رکھنے والے راویوں کی احادیث سے نثر عی احکام اخذ نہیں کیے جائیں گے کیونکہ ان کے بارے میں واضح ہے کہ بیالوگ حدیث کو محفوظ رکھنے (ضبط) میں کمزور واقع ہوئے ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- تعدیل کے چھ در جات کو حکم کے ساتھ بیان کیجے۔
- حافظ مزی کی تہذیب الکمال میں سے ہر درجے کے راویوں کی تین نتین مثالیں بیان سیجیے۔

# باب 3: جرح کے مراتب اور اس سے متعلق الفاظ

- جرح کاسب سے نرم (اور بہترین) درجہ یہ ہے کہ جو کسی راوی کے نرم رویے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ اس کے لئے جو الفاظ استعمال کیے جاتے ہیں ان کی مثال یہ ہے، "فلان لین الحدیث" یعنی "فلال حدیث کے معاملے میں نرم ہے" یا "فیه مقال" یعنی "اس شخص کے بارے میں بحث موجو دہے۔ "
- جرح کا دوسر ادرجہ بیہ ہے کہ کسی شخص کے بارے میں واضح کر دیاجائے کہ اس کی احادیث کو شرعی احکام اخذ کرنے کے لئے استعال نہ کیا جائے گا۔ مثال کے طور پر "لا یحتج به" یعنی "اس کی احادیث سے استدلال نہ کیا جائے" یا "ضعیف" یعنی "بی کمزور شخص ہے"یا "له مناکیر" یعنی "اس کی احادیث منکر ہیں۔"
- جرح کا تیسر ادرجہ بیہ ہے کہ کسی شخص کے بارے میں واضح طور پر بتا دیا جائے کہ وہ احادیث لکھتا ہی نہ تھا وغیرہ وغیرہ (یعنی وہ بہت ضعیف راوی ہے۔) مثال کے طور پر "لا تحل الروایة عنه" یعنی "اس سے روایت کرنا تو جائز ہی نہیں" یا "ضعیف جدا" یعنی "وہ بہت ہی کمزور راوی ہے"۔
- اس کے بعد جرح کاوہ درجہ آتا ہے جس میں راوی پر جھوٹ بولنے یااسی طرز کاکوئی (اخلاقی) الزام موجود ہوتا ہے۔ مثلاً

  "فلان متھم بالکذب" یعنی "فلاں پر جھوٹ بولنے کا الزام موجود ہے" یا "متھم بالوضع" یعنی "اس پر احادیث

  گھڑنے کا الزام موجود ہے" یا "یسرق الحدیث" یعنی "وہ احادیث چوری کرتا تھا (یعنی دوسروں کی بیان کردہ احادیث

  اپنے نام سے بیان کرتا تھا)" یا "ساقط" یعنی "جھوڑا ہوا ہے" یا "متروك" یعنی "اسے ترک کردیا گیا ہے" یا "لیس

  بثقة" یعنی "وہ قابل اعتماد نہیں ہے"۔

علوم اسلامیه پروگرام \_ \_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

• جرح کے پانچویں درجے کے راویوں سے متعلق جھوٹ بولنے یااسی طر زکاکوئی کام کرنے کے بارے میں واضح طور پر بتایا گیاہو تاہے مثلاً کذاب لین "جھوٹا"، دجال لینی "دھوکے باز"، وضاع لینی "حدیثیں گھڑنے والا"، یکذب لینی "وہ جھوٹ بولتا ہے "، یضع لینی "وہ حدیث گھڑ تاہے۔"

• جرح کا آخری اور بدترین درجہ وہ ہے جس میں جھوٹ وغیرہ کے متعلق مبالغہ کیاجاتا ہے۔ مثلاً "فلان أكذب الناس" ليعنی "فلاں تو انسانوں میں سب سے بڑا جھوٹا ہے" یا "إليه المنتھی في الكذب" ليعنی "جھوٹ تو اس پر ختم ہے" یا "ھو ركن الكذب" ليعنی "وه يكا جھوٹا ہے"۔

# جرح کے مختلف مراتب کا تھکم

مجروح راویوں میں سے پہلے دو در جات کے راویوں کے بارے میں بھی یہ واضح ہے کہ ان کی احادیث سے شرعی احکام تو اخذ نہیں کیے جائیں گے البتہ ان کی احادیث کو صحیح احادیث کو مضبوط کرنے کے لئے (بطور شاہد اور تابع) استعال کر لیاجائے گا۔ اس میں دوسرے درجے کے راویوں کی نسبت پہلے درجے کے راویوں کی احادیث زیادہ مضبوط سمجھی جائیں گی۔

جہاں تک تیسرے، چوتھے، پانچویں اور چھٹے درجے کے راویوں کا تعلق ہے توان کی احادیث سے نہ تواحکام اخذ کیے جائیں گے، نہ ہی انہیں (بغیر کمزوری واضح کئے) روایت کیا جائے گا اور نہ ہی ان کا اعتبار کیا جائے گا۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- جرح کے چھ در جات کوان کے حکم کے ساتھ بیان کیجے۔
- تہذیب الکمال سے ہر درجے کے مجر وح راویوں کی تین تین مثالیں بیان سیجیے۔

حصہ چہارم: روایت، اس کے آداب اور اس کے ضبط کا طریق کار

www.islamic-studies.info

www.islamic-studies.info

# يونك9: ضبطروايت

# باب 1: حدیث کو حاصل، محفوظ اور روایت کرنے کا طریق کار

#### تمهيد

"حدیث کوسننے، محفوظ رکھنے اور روایت کرنے کے طریق کار" سے مرادیہ ہے کہ ان نثر اکط کی وضاحت کر دی جائے جو اس شخص کے لئے لازم ہیں جو کسی استاذ سے حدیث سنے، اسے اپنے پاس محفوظ رکھے اور پھر اپنے بعد میں آنے والی نسلوں تک منتقل کر دے۔ ان میں سے بعض نثر اکط ایسی ہیں جن پر عمل کرنالازم ہے جبکہ بعض پر عمل کرنالازم تو نہیں لیکن بہتر ضرور ہے۔

حدیث کے "تخل" یعنی "اخذ کرنے" کا معنی ہے ہے کہ طالب حدیث کس طریقے سے حدیث کو اپنے شیوخ (اساتذہ) سے حاصل کرے۔ "ضبط" یعنی "محفوظ رکھنے" کا مطلب ہے ہے کہ جو حدیث ایک طالب علم تک پہنچی ہے وہ اسے اس کی اصل حالت میں محفوظ رکھنے تاکہ جب وہ اسے اس کی اصل حالت میں اگلی نسل تک منتقل ہو ملے تاکہ جب وہ اسے اگلی نسل تک منتقل کرے تو یہ بالکل (صبح سالم اپنی اصل اور) قابل اطمینان حالت میں اگلی نسل تک منتقل ہو حائے۔

علوم حدیث کے ماہرین نے اس فن کواہمیت دی ہے اور اس کے قواعد وضوابط اور شر اکط مقرر کر دی ہیں۔ انہوں نے حدیث کواخذ
کرنے کے مختلف در جات مقرر کیے ہیں۔ یہ محنت اس وجہ سے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث بالکل صحیح حالت میں
ایک شخص سے دوسرے شخص تک منتقل ہو سکے تاکہ ہر مسلمان کو اس طریقے کے بارے میں اطمینان حاصل ہو سکے اور وہ یہ جان لے
کہ یہی بالکل درست اور متعین طریق کارہے جس سے وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث کو حاصل کر رہا ہے۔

نوٹ: حدیث کو اخذ کرنے اور آگے منتقل کرنے کے ان قواعد وضوابط کا تعلق اس دور سے ہے جب حدیث انجھی با قاعدہ کتابوں کی صورت میں مدون نہ ہوسکی تھی۔ یہ دور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے سے لے کر تقریباً اگلے دوسوسال پر مشتمل ہے۔

اگر چہ اس دور میں تحریر کا فن رواج پاچکا تھا اور قر آن مجید کو مرتب کیا جاچکا تھا لیکن دیگر کتب کو لکھ کر شائع کرنے کا رواج ابھی شروع نہ ہوا تھا۔ بعض صحابہ و تابعین نے احادیث لکھنے اور لکھوانے کا عمل نثر وع کیا اور اس دور میں بعض کتب جیسے موطاء امام مالک لکھی بھی گئیں اور ان کے نسخے ہاتھ سے نقل کر کے دنیا میں بھیلانے کے عمل کا آغاز بھی ہوالیکن کاغذگی کمیا بی اور کا تبول کی

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

کمی کے باعث بہت سی دیگر احادیث ایسی باقی رہ گئی تھیں جنہیں با قاعدہ کتابوں کی صورت میں لکھا جائے۔

اس دور میں احادیث کو استاذ سے سن کر محفوظ کرنے اور پھر اگلی نسل میں منتقل کر دینے کے قوانین بنائے گئے تا کہ زبانی روایت میں غلطیوں کو کم سے کم سطح پر لایا جاسکے۔جو راوی ان قوانین پر عمل پیرانہ ہو تا، وہ محدثین کے نز دیک "ضعیف" قرار پا تا اور اس کی روایت کر دہ احادیث قابل قبول نہ رہتیں۔

دوسری اور تیسری صدی ہجری میں احادیث کے پورے ذخیرے کو مدون کر لیا گیا اور اس کے بعد ان کتب کی ہزاروں کا پیال
پوری دنیا میں بھیلا دی گئیں۔اس کے بعد سے لے کر آج تک ہے کتب تواتر سے امت میں موجو دہیں اور ان کے بارے میں ہمیں
سوفیصد اطمینان ہے کہ بیروہی کتابیں ہیں جو ان کے مصنفین نے مرتب کی تھیں۔اسی وجہ سے احادیث کو منتقل کرنے کے فن سے
متعلق بحث کا تعلق ان کتابوں کی تدوین سے پہلے کے زمانے سے ہے۔

بعض کتب حدیث الیی ہیں جو تواتر سے تو منتقل نہیں ہو سکی ہیں۔ ان کتابوں کے مخطوطوں کی سند آج سے لے کر ان کتابوں کے مصنفین تک بغیر کسی انقطاع کے موجو دہے اور ان اسناد میں موجو دراویوں کے حالات زندگی پر تفصیلی لٹریچر بھی موجو دہے جس کی مد دسے ان کتابوں کی نسبت اپنے مصنفین کی طرف درست کی مد دسے ان کتابوں کی نسبت اپنے مصنفین کی طرف درست ہے۔ آج بھی بیے بحث ان کتابوں کی نسبت اپنے مصنفین کی طرف درست ہے۔ آج بھی بیے بحث ان کتب کی روایت سے یوری طرح متعلق ہے۔

## كياحديث كوحاصل كرنے كے لئے مسلمان اور بالغ ہوناضر ورى ہے؟

صیحے نقطہ نظر کے مطابق حدیث کو محض حاصل کرنے کے لئے مسلمان اور بالغ ہوناضر وری نہیں ہے البتہ جیسا کہ ہم راوی کی شر اکط میں بیان کر چکے ہیں کہ حدیث کو آگے منتقل کرنے کے لئے مسلمان اور بالغ ہوناضر وری ہے۔ اسی وجہ سے مسلمان اور بالغ راویوں کی بیان کر چکے ہیں کہ حدیث کو بھی قبول کر لیا جاتا ہے جو انہوں نے اسلام لانے یا بالغ ہونے سے پہلے کسی استاذ سے حاصل کی تھیں (بشر طیکہ وہ سوچنے سمجھنے کی عمر کو پہنچ چکے ہوں۔) لیکن ان احادیث کے بارے میں بیہ فرق کر ناضر وری ہے کہ فلاں راوی نے یہ احادیث (اسلام لانے یا) بالغ ہونے سے پہلے حاصل کی تھیں۔

ایک نقطہ نظریہ بھی ہے کہ حدیث کو حاصل کرنے کے لئے بالغ ہونے کی شرط لازم ہے لیکن یہ نقطہ نظر صحیح نہیں ہے۔اس کی وجہ سیہ ہے کہ مسلمانوں نے ان صحابہ کی بیان کر دہ احادیث کو قبول کیا ہے جو عہد رسالت میں ابھی بچے تھے جیسے سیرناحسن اور ابن عباس رضی اللہ عنہم وغیرہ۔ان احادیث میں یہ فرق نہیں کیا جاتا کہ ان حضرات نے یہ حدیث بالغ ہونے سے پہلے حاصل کی تھی یا بعد میں۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

# حدیث کو حاصل کرنے کا عمل کتنی عمر میں شروع کرنا بہتر ہے؟

اہل شام میں یہ رواج رہاہے کہ ایک طالب علم حدیث کو حاصل کرنے کا عمل تیس سال کی عمر میں شروع کرے۔ اہل کو فیہ میں بیس سال اور اہل بصرہ میں دس سال کی عمر میں حدیث کی تعلیم شروع کرنے کو بہتر سمجھاجا تارہاہے۔

بعد کے ادوار میں جلد سے جلد حدیث کو سکھنے کا عمل شروع کرناہی بہتر ہے۔ بس یہ ضروری ہے کہ طالب علم حدیث کو صحیح طور پر حاصل کر کے سمجھ سکے کیونکہ اب تواحادیث کی کتابیں شائع ہو چکی ہیں۔

# کیا کم عمری میں حدیث کو حاصل کرنے کے عمل کے صحیح ہونے کی کوئی کم از کم حد مقررہے؟

بعض اہل علم کا یہ موقف ہے کہ اس شخص کی بیان کر دہ حدیث کو قابل اعتاد سمجھا جائے گاجو اس نے کم سے کم پانچ سال کی عمر میں سنی ہو۔ حدیث کے ماہرین میں اسی بات پر عمل کیا جاتارہاہے۔

بعض دیگر اہل علم کا یہ نقطہ نظر بھی ہے کہ صرف اسی صورت میں کسی شخص کی حدیث کو قابل اعتماد سمجھا جائے جب اس نے وہ حدیث اس عمر میں سنی ہو جب وہ چیزوں میں فرق کرنے لگا ہو یعنی بات کو سمجھنے لگا ہو۔ اس نقطہ نظر کو مستر دکر دیا گیاہے کیونکہ بچہ اسی وقت چیزوں میں فرق کر سکتا ہے جب وہ اسے صحیح طور پر سن سکے۔اگر ایسانہیں ہے تووہ اسے صحیح طور پر سمجھ بھی نہیں سکتا۔

# باب 2: حدیث کو حاصل کرنے کے مختلف طریقے

حدیث کوحاصل کرنے کے طریقے آٹھ ہیں:

- شیخ (یعنی استاذ) کے الفاظ میں سننا (سماع حدیث)
  - شیخ کویژه کرسنانا ( قراءة علی الشیخ )
    - اجازت
    - مناولة
    - كتابت
    - اعلام
    - وصيت

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### وجادة

ہم ان میں سے ہر ایک سے متعلق مخضر بحث کریں گے۔ حدیث کو آگے منتقل کرتے ہوئے ان طریقوں کو جن مخصوص الفاظ میں بیان کیاجا تاہے، ہم ان کی بھی مخضر اُوضاحت کریں گے۔

## شیخ کے الفاظ میں سننا(ساع حدیث)

اس کی صورت سے ہے کہ شخ احادیث پڑھ کر سنائے اور اس کے طالب علم احادیث کو سنیں۔ شخ احادیث کو اپنی کتاب سے پڑھ کر بھی سنا سکتا ہے اور اپنی یاد داشت کے سہارے بھی بیان کر سکتا ہے۔ طالب علم اس حدیث کو سن کر اپنے حافظے میں بھی محفوظ رکھ سکتے ہیں اور اپنی نوٹ بک میں بھی اسے لکھ سکتے ہیں۔

اہل علم کی اکثریت کے مطابق حدیث کو حاصل کرنے کاسب سے بہترین طریقہ یہی ہے۔ (چونکہ کسی شخص کے لئے حدیث کو آگے منتقل کرتے وقت بیہ بتاناضروری ہے کہ اس نے بیہ حدیث کس طریقے سے اپنے استاذ سے حاصل کی ہے، اس وجہ سے کچھ اسٹینڈرڈ الفاظ کو مخصوص طریقوں کے لئے مقرر دیا گیا ہے۔) جس زمانے میں یہ الفاظ کو مخصوص طریقوں کے لئے مقرر دیا گیا ہے۔) جس زمانے میں یہ الفاظ مقرر نہیں کیے گئے تھے، اس زمانے میں آگے حدیث بیان کرتے ہوئے ان میں سے کوئی لفظ بھی بول دیا جانا درست سمجھا جاتا تھا۔ لیکن جب یہ الفاظ مقرر کر دیے گئے، اس کے بعد انہی الفاظ میں حدیث کو بیان کرناضروری ہے۔ اس کی تفصیل ہہ ہے:

- سن کر حدیث حاصل کرنے کے لئے: سَمِعتُ (میں نے سناہے) یا حدثنِی (انہوں نے مجھ سے حدیث بیان کی۔)
  - یہ بیان کرنے کے لئے کہ استاذ نے حدیث پڑھ کرسنائی: أخبَرنِي (انہوں نے مجھے خبر پہنچائی۔)
    - اجازت کے لئے: أنبأني (انہوں نے مجھے خبر پہنچائی۔)
  - ساع مذاكره كے لئے: قال لي (انہوں نے مجھ سے كہا) يا ذكر لي (انہوں نے مجھ سے ذكر كيا۔)

نوٹ: حدیث روایت کرنے میں اس بات کا اہتمام بھی کیا گیا ہے کہ ایک شخص ہے بھی بتائے کہ اس نے حدیث کو اپنے استاذ سے
کس طریقے سے حاصل کیا۔ یہ طریق کاربتانا ہر حدیث روایت کرنے والے شخص کے لئے ضروری قرار دے دیا گیا۔ اس وجہ سے
پچھ اسٹینڈرڈ الفاظ کو ہر طریقے کے لئے مخصوص کر دیا گیا ہے۔ ساع مذاکرہ کا معنی ہے کہ ایک محدث دو سرے محدث سے اپنی
احادیث شیئر کرے تا کہ دونوں کے علم میں اضافہ ہو۔ ساع مذاکرہ میں سنی ہوئی احادیث کو بیان کرنے کے لئے اقال کی ایا ذکر کی ا
کے الفاظ استعال کئے جاتے ہیں۔ ساع مذاکرہ اور ساع حدیث میں فرق ہے کہ ساع حدیث میں شیخ اور طالب علم حدیث کو سننے یا
سنانے کی با قاعدہ تیاری کرکے آتے ہیں جبکہ ساع مذاکرہ میں ایسانہیں ہو تا۔

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_ علوم الحديث

## شیخ کے سامنے حدیث پڑھ کر سنانا

اسے اکثر محدثین نے "عرض" کانام بھی دیاہے۔ اس کی صورت سے ہے کہ طالب علم حدیث پڑھے اور شخ یا استاذاس حدیث کو سنے۔
اس سے فرق نہیں پڑتا کہ ایک شاگر دخود پڑھ رہاہے یا دوسر اپڑھ رہاہے، شاگر دکسی کتاب سے پڑھ کر سنارہاہے یا اپنے حافظے کی مدد
سے زبانی پڑھ رہاہے، شخ حدیث کو اپنے حافظے کی مدد سے ہی سن رہاہے یا اس نے اپنے سامنے کتاب رکھی ہوئی ہے، پڑھنے والا شاگر د
تقہ سے یا نہیں ہے۔

نوٹ: اس طریق کار کا مقصد یہ تھا کہ شاگر دوں کی غلطیوں کی اصلاح ہو جائے۔ اس دور میں استاذ اور شاگر د دونوں ہی بالکل اس طرح حافظ حدیث ہوا کرتے تھے جیسا کہ آج کل حافظ قر آن ہوتے ہیں۔ شاگر د پڑھتا جاتا تھا اور استاذ اس کی تائید کر تار ہتا تھا۔ اگر شاگر د کہیں غلطی کرتا تو استاذ اسے ٹوک کر اس کی تصبح کر دیتا۔ اگر شاگر د حافظ نہ ہوتا، تو وہ کتاب سے احادیث پڑھ کر سناتا جاتا۔ اگر وہ غلط پڑھتا یا کتاب میں کوئی غلطی موجو د ہوتی تو استاذ اس کی اصلاح کر دیا کرتا تھا۔

شخ کے سامنے حدیث کو پڑھ کر روایت کرناایک بالکل درست طریق کارہے اگر چپہ بعض شدت پبندا فراد نے اس سے اختلاف کیا ہے۔ اس طریق کار کے درجے سے متعلق تین نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں۔ امام مالک، بخاری اور حجاز و کوفہ کے جلیل القدر علماء کی رائے کے مطابق یہ طریقہ، پہلے طریقے (یعنی شخ سے سننے) کے برابر ہے۔ اہل مشرق (یعنی خراسان، ہندوستان وغیرہ) کے علماء کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق یہ پہلے طریقے سے ادنی درجے کا طریقہ ہے۔ امام ابو حنیفہ، ابن ابی ذئب اور مالک سے ایک ایک روایت کے مطابق یہ پہلے طریقے سے اعلی درجے کا طریقہ ہے۔

### اس طریقے کو بیان کرنے کے الفاظ کی تفصیل یہ ہے:

- سب سے محفوظ طریقہ یہ ہے کہ کہا جائے، قرأتُ علی فلان لیعن "میں نے فلال کے سامنے اسے پڑھا ہے" یا قُریَ علیه وأنا أسمع فأقرّ به لیعنی "ان شیخ کے سامنے اس حدیث کو پڑھ کر سنایا گیا اور میں بھی سن رہاتھا۔ استاذنے اس حدیث کی توثیق کر دی۔ "
- یہ بھی درست ہے کہ اس طریقے کو پہلے طریقے (یعنی شیخ سے سننے) کے الفاظ میں بیان کر دیا جائے لیکن ساتھ ہی قراءة (یعنی پڑھی پڑھے) کے الفاظ بول دیے جائیں جیسے حد ثنا قراءة علیه یعنی "انہوں نے ہم سے حدیث بیان کی جو ان کے سامنے پڑھی گئے۔"
  - محدثین اکثراو قات لفظ أخبَرنا لینی "انهول نے ہمیں خبر دی" کہه کراس سے بیہ طریقه مراد لیتے ہیں۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### اجازت

اس کا مطلب ہے حدیث کسی کوروایت کرنے کی زبانی یا تحریری اجازت دینا۔ (ایبااس صورت میں ہو تاہے جب شیخ شاگر د کو با قاعدہ حدیث کی تعلیم دیے بغیر اسے اپنے آپ سے حدیث روایت کرنے کی اجازت دے دے۔)

اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ شخ کسی شخص سے یہ کہے، "میں نے تمہیں اس بات کی اجازت دی کہ تم مجھ سے صحیح بخاری روایت کرو۔" اجازت کی بہت سی اقسام ہیں جن میں سے ہم یا نچ کا ذکر کریں گے۔

- شیخ کسی متعین طالب علم کو متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً وہ کسی خاص شاگر دکویہ کیے، "میں نے تمہیں اجازت دی کہ تم مجھ سے صحیح بخاری کی بیہ حدیث روایت کرو۔" بیہ اجازت کی سبسے اعلی شکل ہے۔
- شیخ کسی متعین شاگر د کوغیر متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً "میں نے تمہیں اجازت دی کہ تم نے مجھ سے جو بھی حدیث سنی ہے ، اسے روایت کر دو۔ "
- شیخ غیر متعین افراد کوغیر متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً "میں سب کویہ اجازت دیتا ہوں کہ وہ مجھ سے جو حدیث سنیں،روایت کر دیں۔"
- شیخ غیر متعین افراد یا غیر متعین حدیث کے بارے میں اجازت دے: مثلاً "میں کتاب السنن کی اجازت دیتا ہوں" جبکہ کتاب السنن کئی ہوں۔ یا" میں محمد بن خالد کو اجازت دیتا ہوں" جبکہ اس نام کے متعد دا فراد موجود ہوں۔
- شیخ کسی غیر حاضر شخص کے لئے اجازت دے دے: وہ غیر حاضر شخص حقیقتاً دنیا میں موجود ہو مثلاً "میں نے فلاں اور اس کے بیٹے کو اجازت دی "۔ بیہ بھی ممکن ہے وہ غیر حاضر شخص دنیا میں موجود ہی نہ ہو مثلاً "میں نے فلاں اور اس کی آنے والی نسل کو اجازت دی۔"

اہل علم کی اکثریت کے نزدیک پہلی قشم کی اجازت دینا درست ہے اور اسی پر ان کا عمل رہاہے۔ اہل علم کے ایک گروہ جس میں امام شافعی بھی ایک روایت کے مطابق شامل ہیں نے اس اجازت کو بھی غلط قرار دیاہے۔

باقی قشم کی اجاز توں کے درست ہونے یانہ ہونے کے بارے میں شدید اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ ان میں سے ہر قشم کی اجازت میں تساہل اور سستی تو بہر حال پائی ہی جاتی ہے۔

#### اجازت کو بیان کرنے کے الفاظ یہ ہیں:

• سب سے بہتر تو یہ ہے کہ کہاں جائے، أجاز لي فلان لين "فلاں نے مجھے اس مديث كو روايت كرنے كى اجازت دى ہے۔" علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

• ساع (یعنی پہلے طریقے) کے الفاظ کے ساتھ 'اجازت' کالفظ لگا کر بھی اسے بیان کرنا درست ہے جیسے حدثنا اجازۃ یعنی "انہوں نے ہمیں حدیث بیان کرنے کی اجازت دی" یا أخبرنا اجازۃ یعنی "انہوں نے ہمیں خبر بیان کرنے کی اجازت دی۔"

• بعد کے دور کے اہل علم (متاخرین) نے اجازت کے لئے أنبأنا كالفظ استعال كرنا شروع كياہے اور اسے كتاب الوجازة في تَجويز الإجازة كے مصنف ابوالعباس الوليد بن بكر العمرى نے بھی اختيار كياہے۔

نوٹ: یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ حدیث پر کسی شخص کی اجارہ داری تو نہیں ہے پھر اجازت لینے کو ضروری کیوں قرار دیا گیا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہاں اجازت حدیث کو بیان کرنے کے لئے نہیں لی جارہی بلکہ اس حدیث کو اس مخصوص استاذ سے منسوب کرنے کے لئے لی جارہی ہے۔ ایک استاذ اگر کسی حدیث کو پبلک محفل میں بیان کرتا ہے تو اسے آگے روایت کرنے اور استاذ سے منسوب کرنے کے لئے کسی اجازت کی ضرورت نہیں۔ لیکن وہ ان احادیث کو کسی ایک شخص کو بتادیتا ہے تو اس صورت میں اسے آگے روایت کرنے کے لئے کسی اجازت کی خروت نہیں اجازت لے لی جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ عین ممکن ہے کہ حدیث کی منسوب کرنے میں کوئی ایسا مسئلہ پایا جاتا ہو جس کے باعث شخ اسے روایت کرنا نہ چاہتا ہو اور شاگر د اس حدیث کو استاذ کی طرف منسوب کرکے عام کردے۔

#### مناولة (دے دینا)

(شیخ اگر کسی شخص کو حدیث کی ہاتھ سے لکھی ہوئی کتاب پکڑا دے تواسے مناولۃ کہا جاتا ہے۔) مناولۃ کی دواقسام ہیں: اجازت کے ساتھ دینااور اجازت کے بغیر دینا۔

- اجازت کے ساتھ دینا: یہ اجازت کی سب سے اعلی قسم ہے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ شخ، اپنے شاگر د کو حدیث کی ڈائری دائر کے ساتھ دینا: یہ اجازت کی سب سے اعلی قسم ہے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ شخ، اپنے شاگر دکھے، "یہ احادیث میں نے فلال سے روایت کی تھیں، تم اب انہیں مجھ سے روایت کر سکتے ہو۔ " اس کے بعد وہ ڈائری شاگر دکی ملکیت ہوجائے یا شاگر داس ڈائری کو نقل کر کے اسے شیخ کوواپس کر دے۔
- اجازت کے بغیر دینا: اس کی صورت میہ ہے کہ شیخ طالب علم کو ڈائر کی دے اور مختصر طور پر میہ دے کہ "میہ میر ی سنی ہوئی احادیث ہیں۔" (یعنی وہ اسے روایت کرنے کی اجازت نہ دے۔)

جہاں تک اجازت کے ساتھ مناولت کا تعلق ہے تواس قسم کی مناولت کی بنیاد پر حدیث کوروایت کرنا درست ہے۔اس کا در جہ البتہ شخ سے سننے یا اسے سنانے سے بہر حال کم ہے۔ صحیح نقطہ نظر کے مطابق اجازت کے بغیر مناولت کی بنیاد پر حدیث روایت کرنا درست نہیں

-4

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پرو گرام ـ ـ ـ علوم الحديث

نوٹ: اس طریق کار کو صحیح طور پر سمجھنے کے لئے یہ جاننا ضروری ہے کہ اس دور میں کتابیں آج کل کی کتب کی طرح نہیں ہوا کرتی تھیں۔ اس دور کی کتب زیادہ ترلوگوں کی ذاتی ڈائری کی حیثیت رکھتی تھیں۔ محد ثین اپنی ڈائری میں احادیث درج کرتے اور اگر انہیں کسی کو تحریری صورت میں احادیث دینا مقصود ہو تیں تواسے یہ ڈائری دے کر اجازت دے دیا کرتے تھے۔ ایبی ڈائریوں کے بہت سے مخطوطے دنیا بھرکی لا بھر پریوں اور عجائب گھروں میں اب تک موجود ہیں اور ان پر ماہرین حدیث شخفیق کرتے رہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ ان میں سے سب سے قدیم مخطوطہ دو سری صدی ہجری کا ہے۔ ان مخطوطوں کی سافٹ کاپیاں بعض ویب سائٹس پر بھی دستیاب ہیں۔

#### مناولت کوبیان کرنے کے لئے بیرالفاظ مقرر کئے گئے ہیں:

- بہتر الفاظ یہ ہیں، ناولنِی لیعنی "انہوں نے کتاب مجھے دی " یا گر اجازت بھی دی ہو تو ناولنِی وأجاز لی لیعنی "انہوں نے مجھے کتاب دی اور اسے روایت کرنے کی اجازت بھی دی۔ "
- پہلے دوطریقوں کے الفاظ کو مناولۃ کے الفاظ کے ساتھ ملاکر استعال کرنا بھی درست ہے جیسے حدثنی مناولۃ یعنی "انہوں نے کتاب دے کر مجھ تک حدیث پہنچائی "یا أخبرنا مناولۃ یعنی "انہوں نے کتاب دے کر ہمیں خبر پہنچائی۔ "
- بعد کے دور کے اہل علم جیسے کتاب الوجازة فِي تَجویز الإجازة کے مصنف ابو العباس ولید بن بکر المعمری نے اس کے لئے أنبأنا عنی "انہوں نے مجھے خبر پہنچائی" کالفظ مخصوص کر لیاہے۔

#### كتابت

(کتابت لکھ کر احادیث کسی کو دینے کو کہتے ہیں) اس کی صورت یہ ہے کہ شیخ کسی موجود یا غیر موجود شخص کے لئے احادیث اپنے ہاتھ سے لکھ دے پاکسی اور سے لکھواکر اس شخص کو دے دے۔اس کی بھی دوا قسام ہیں:

- ایک توبه که شخ احادیث کو لکھ کر بھجوانے کے ساتھ ساتھ اسے روایت کرنے کی اجازت بھی دے دے۔ جیسے وہ یہ کے، "میں نے جو کچھ لکھ کر آپ کو دیاہے، میں اس کی روایت کی اجازت دیتا ہوں۔"
  - دوسری قشم بیہے کہ شیخ احادیث لکھ کر بھجواتو دے لیکن اس کی روایت کی اجازت کو واضح الفاظ میں بیان نہ کرے۔

ان میں سے پہلی قشم کی کتابت کا حکم بالکل اسی مناولہ کی طرح ہے جس کی روایت کی اجازت دے دی گئی ہو۔ ایسی احادیث کی روایت کرنا درست ہے۔ دوسری قشم کی کتابت کے بارے میں اہل علم کے ہاں اختلاف رائے ہے۔ ایک نقطہ نظر کے مطابق ایسی تحریر کی روایت منع ہے لیکن حدیث کے ماہرین کے صبحے نقطہ نظر کے مطابق اس کی روایت کرنا درست ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ لکھ کر دینے کا

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

#### مطلب ہی روایت کرنے کی اجازت دیناہو تاہے۔

نوٹ: مناولت اور کتابت میں فرق ہے ہے کہ مناولت میں کوئی شخ اپنی پہلے سے لکھی ہوئی احادیث کسی شاگر دکو دے دے جبکہ کتابت میں خاص طور پر احادیث کسی شخص کے لئے لکھوائی جائیں۔ پر نٹنگ پریس اور انٹر نیٹ کے موجو دہ دور میں یہ بات کچھ عجیب سی معلوم ہوتی ہے لیکن اس دور میں چو نکہ فن تحریر اس قدر ترقی یافتہ نہ تھا، اس وجہ سے یہ تمام معاملات پیش آیا کرتے سے۔

اب سوال میہ بیدا ہوتا ہے کہ کیا تحریر پراعتماد کرتے ہوئے میہ طے کر لیاجائے گا کہ میہ احادیث اسی شخص سے روایت کی گئی ہیں جس نے میہ تحریر لکھی ہے۔ ایک نقطہ نظر تو میہ ہے کہ محض تحریر پراعتماد نہ کیا جائے کیونکہ مختلف افراد کی تحریر یں ملتی جلتی ہوا کرتی ہیں۔ یہ نقطہ نظر کمزور ہے۔ صحیح نقطہ نظر میہ ہے کہ تحریر سے اس کے لکھنے والے کی پہچان ہوتی ہے کیونکہ ہر شخص کی تحریر مختلف ہوتی ہے (اور تحریر کہچانے کے ماہرین اس کا فیصلہ کر سکتے ہیں۔)

نوٹ: موجو دہ دور میں بھی ایسے ماہرین موجو دہیں۔ میرے استاذہ محمد عزیر سمنس صاحب نے ابن تیمیہ کی کتب کے مخطوطوں پر تفصیلی کام کیاہے جس کی وجہ سے وہ ان کی تحریر سے اس حد تک واقف ہو گئے ہیں کہ کسی بھی مخطوطے کو دیکھ کر بتاسکتے ہیں کہ بیہ مخطوطہ ابن تیمیہ کے ہاتھے کا لکھا ہواہے یا نہیں۔

#### كتابت كوبيان كرنے كے لئے بيرالفاظ مقرر كيے گئے ہيں:

- تحریر میں بیات واضح کر دی گئی ہو جیسے لکھا ہو، "بیہ تحریر فلال شخص کے لئے ہے۔"
- روایت کرنے والا روایت کرتے ہوئے ساع کے الفاظ کے ساتھ ساتھ "کتابت" کے لفظ کا اضافہ کر دے، جیسے حدثنی فلان کتابةً یعنی "فلان نے لکھ کر مجھ سے حدیث بیان کی۔ "

#### اعلام

اعلام کی صورت میر ہے کہ شیخ، اپنے شاگر دکو (پرائیویٹ مجلس میں) یہ بتائے کہ اس نے میہ حدیث یا حدیث کی میہ کتاب اپنے شیخ سے سن رکھی ہے۔ الیمی صورت میں شاگر دکے لئے اس حدیث کوروایت کرنے کے بارے میں اہل علم کے ہاں اختلاف رائے ہے:

- حدیث، فقہ اور اصول فقہ کے ماہرین کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق الی حدیث کی روایت جائز ہے۔
- بعض محدثین کے نقطہ نظر کے مطابق ایسی حدیث کو آگے روایت کرنا جائز نہیں ہے۔ یہی نقطہ نظر صحیح ہے کیونکہ شیخ نے

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

شاگر د کویہ حدیث بتاتو دی ہے لیکن اس حدیث میں کوئی ایسی خامی موجو دہے جس کی وجہ سے شیخ نے اس حدیث کی روایت کی اجازت نہیں دی ہے۔ اگر اس حدیث میں بیہ خامی موجو د نہ ہوتی تو شیخ اس حدیث کو روایت کرنے کی اجازت دے دیتا۔ ملام" کو بیان کرنے کے لئے یہ الفاظ کھے جاتے ہیں، أعلمن شیخت مکذا یعنی "میرے استاذ نے مجھے اس حدیث کے بارے میں

"اعلام" کوبیان کرنے کے لئے یہ الفاظ کے جاتے ہیں،أعلمنِي شیخي بكذا لیعنی "میرے استاذنے مجھے اس مدیث کے بارے میں مطلع کیا۔"

#### وصيت

وصیت کی صورت میہ ہے کہ ایک شیخ مرتے ہوئے یا کسی طویل سفر پر جاتے ہوئے کسی شخص کو اپنی حدیث کی ڈائر کی دینے کی اجازت دے جائے۔

بعض اہل علم کے نزدیک اس ڈائری کی احادیث کو روایت کرنا جائز ہے۔ یہ نقطہ نظر درست نہیں۔ دیگر اہل علم اس ڈائری کی احادیث کو روایت کرنے کی اجازت احادیث کو روایت کرنے کی اجازت نہیں سمجھتے کیونکہ شیخ نے ڈائری اس شخص کو دینے کی وصیت کی ہوتی ہے، روایت کرنے کی اجازت نہیں دی ہوتی۔ یہی نقطہ نظر درست ہے۔

وصیت کو ان الفاظ میں ادا کیا جاتا ہے، أوصى إلى فلان بكذا يعنى "انہوں نے فلاں کے لئے یہ وصیت كى" یا حدثني فلان وصیة لعنی "فلان استاذ نے وصیت کے ذریعے یہ حدیث مجھ تک منتقل كى۔ "

#### وجاده

وجادہ، وجد کامصدرہے اور اس کامطلب ہے کسی چیز کو پانا۔ اس کی صورت یہ ہے کہ ایک طالب علم کو شیخ کے ہاتھ کا لکھا ہوا حدیث کا کوئی نسخہ مل جائے اور وہ طالب علم شیخ کی تحریر کو پہچانتا ہو۔ ایسی صورت میں اس نے حدیث کونہ تو براہ راست سنا ہوتا ہے اور نہ ہی اسے حدیث کو شیخ سے روایت کرنے کی اجازت ملی ہوتی ہے۔

وجادہ کے ذریعے روایت، منقطع حدیث کی طرح ہوتی ہے لیکن اس میں ایک قسم کا اتصال پایاجا تا ہے۔ اس کو ادا کرنے کے لئے یہ الفاظ ادا کئے جاتے ہیں، وجدت بِخط فلان أو قرأت بِخط فلان کذا یعنی "مجھے فلاں کی تحریر ملی ہے یا میں نے فلاں کی تحریر پڑھی ہے اور اس میں یہ لکھا ہے۔۔۔"۔اس کے بعد وہ اسناد اور متن کو نار مل انداز میں بیان کر تا ہے۔

نوٹ: بیسویں صدی میں و جادہ کے ذریعے بہت سے قدیم مخطوطات دریافت ہوئے ہیں۔ مخطوطہ (Manuscript) دور قدیم کی قلمی تحریر کو کہتے ہیں۔ مخطوطے عام طور پر آثار قدیمہ یالو گول کے نوادرات کے ذاتی ذخیر سے سے دستیاب ہواکرتے ہیں۔ ان مخطوطوں کے صحیح ہونے کو پر کھنے کے لئے ریڈیو کاربن ٹیسٹ کا استعال کیا جاتا ہے تا کہ ان مخطوطوں کا صحیح دور معلوم کیا جا

www.islamic-studies.info معلوم العامية بيرو گرام \_\_\_ علوم الحاريث

سکے۔ کاربن ٹیسٹ کے علاوہ مخطوطے کے متن میں بھی بعض شواہدیائے جاتے ہیں جن سے بیہ معلوم ہو تاہے کہ بیہ مخطوطہ کس دور کاہے۔

مثال کے طور پر مصنف کی تحریر کے اگر دو سرے نمونے بھی پائے جاتے ہوں تواس مخطوطے کوان سے ملا کر دیکھا جاتا ہے۔ یا پھر اس مخطوطے کے اقتباسات اگر اس دور کی دیگر تصانیف میں پائے جاتے ہوں تواس مخطوطے کوان اقتباسات سے ملا کر دیکھا جاتا ہے۔ان طریقوں سے یقین کی حد تک بیہ معلوم ہو جاتا ہے کہ بیہ مخطوطہ اصلی ہے۔

اس کی ایک مثال صحیفہ ہمام بن منبہ ہے۔ ہمام بن منبہ رحمہ اللہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے شاگر دیتھے اور انہوں نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے احادیث سن کر انہیں ایک صحیفے میں لکھ لیا تھا۔ یہی احادیث بعد میں امام بخاری، مسلم اور احمد بن حنبل نے اپنی کتب میں درج کیں۔ ہمام بن منبہ کاصحیفہ بہت بعد میں دریافت ہوا۔ ڈاکٹر حمید اللہ جیسے ماہرین نے اس کی احادیث کا بخاری، مسلم اور احمد کی متعلقہ احادیث سے موازنہ کیا تو انہیں سوائے چھوٹی موٹی کتابت کی غلطی کے اور کوئی فرق نہ مل سکا۔ اس کی تفصیل ان کتب میں دیکھی جاسکتی ہے:

- A. F. L. Beeston, T. M. Johnstone, R. B. Serjeant and G. R. Smith (Ed.), Arabic Literature To The End of Ummayyad Period, 1983, Cambridge University Press, p. 272
- Sahifa Hammam bin Munabbih: The Earliest Extant Work On The Hadith, 1979, M. Hamidullah, Centre Cultural Islamique
- R. M. Speight, "A Look At Variant Readings In The Hadith", Der Islam, 2000, Band 77, Heft 1, p. 170.

(يه حواله جات اس لنك سے ليے گئے ہيں:

(http://www.islamic-awareness.org/Hadith/hadith.html

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حدیث کے حصول کی تمام صور توں کو مثالوں سے بیان سیجیے۔
  - کتابت، اجازت اور مناولت میں کیا فرق ہے؟
- وجادہ سے کیامر ادہے؟ موجو دہ دور میں ملنے والے مخطوطوں کے اصلی یا جعلی ہونے کی پہچان کس طرح کی جاسکتی ہے؟

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

# باب 3: كتابت حديث اور حديث سے متعلق تصانيف كاطريق كار

# حدیث کو تحریر کرنے کا حکم

صحابہ و تابعین میں حدیث کو تحریر کرنے کے بارے میں مختلف نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں۔ ان میں سے بعض صحابہ جیسے سیدنا ابن عمر، ابن مسعود اور زید بن ثابت رضی اللہ عنہم اس کام کو پیند نہیں کرتے تھے۔ بعض دیگر صحابہ و تابعین جیسے سیدناعبداللہ بن عمرو، انس اور عمر بن عبدالعزیزرضی اللہ عنہم کے نزدیک ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

بعد کے ادوار میں بیہ اختلاف رائے ختم ہو گیا اور مسلمانوں کے تمام اہل علم نے اس بات پر اتفاق کر لیا کہ احادیث کو لکھ لینا چاہیے تا کہ ان کا بیہ ذخیر ہ ضائع نہ ہو جائے۔

## احادیث لکھنے کے بارے میں اختلاف رائے کی وجوہات

صحابہ کے مابین اس اختلاف کی وجہ اس بارے میں مختلف احادیث تھیں۔ مثال کے طور پر:

مسلم روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "مجھ سے سن کر قر آن کے سواکوئی اور بات نہ لکھا کرو۔ جس نے قر آن کے علاوہ اب تک کچھ اور لکھاہے، وہ اسے مٹادے۔"

بخاری و مسلم روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "ابوشاہ کو یہ باتیں لکھ کر دے دو۔"

اس کے علاوہ کچھ اور احادیث بھی موجو دہیں جن میں آپ نے سید ناعبد اللہ بن عمر ور ضی اللہ عنہما کو احادیث لکھنے کی اجازت دے دی۔

# احادیث لکھنے سے منع کرنے اور اجازت دینے کی تطبیق

اہل علم نے دونوں قسم کی احادیث، جن میں حدیث لکھنے سے منع کیا گیا ہے یا حدیث لکھنے کی اجازت دی گئی ہے، کو اکٹھا کر کے سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ ان میں سے بعض کہتے ہیں کہ لکھنے کی اجازت اس شخص کے لئے تھی جسے احادیث کے بھول جانے کا خدشہ تھا۔ جو شخص اچھی یاد داشت کا مالک تھا، اسے لکھنے سے منع کرنے کی وجہ یہ تھی کہ وہ تحریر پر ہی تکیہ نہ کرنے لگ جائے۔

دیگر اہل علم کا یہ خیال ہے کہ شروع میں حدیث لکھنے سے اس وجہ سے منع فرمایا گیا کہ اس وقت قر آن کی تحریر کا کام جاری تھااور بیہ خدشہ تھا کہ قر آن اور حدیث خلط ملط نہ ہو جائیں۔ جب یہ خدشہ نہ رہاتو اس کے بعد حدیث لکھنے کی اجازت بھی دے دی گئ۔ اس وجہ سے حدیث لکھنے کی ممانعت منسوخ ہو چکی ہے۔ www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الكديث

نوٹ: بعض اہل علم کا نقطہ نظریہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صرف کا تبان و جی کو لکھنے کی ممانعت فرمائی تھی۔ یہ حضرات قر آن مجید کے اوراق کے حاشے پر بسااو قات تشریکی نوٹس لکھ لیتے تھے۔ اس بات کا خطرہ تھا کہ بعد کی نسلوں میں کوئی شخص ان نوٹس کو بھی قر آن کا حصہ نہ سمجھ بیٹھے۔ یہی بات صحیح معلوم ہوتی ہے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ اس معاشرے میں اہم باتوں کو لکھے لینے کا زیادہ رواج موجو د نہ تھا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے قر آن مجید کی تدوین کا جو کام شروع کر رکھا تھا، وہ عربوں کے لئے ایک نئی چیز تھی۔ چونکہ یہ لوگ تحریر کرنے، کاغذات اور دیگر مواد کو الگ الگ کرنے اور اسے محفوظ کرنے کے بہت زیادہ عادی نہ تھے، اس وجہ سے یہ خطرہ تھا کہ اگر قر آن کے علاوہ کچھ اور بھی لکھا جائے گا تو یہ کہیں قر آن میں شامل نہ ہو جائے۔ خاص کر اگر کا تبین و تی ایسا کریں گے توان کے کیس میں تواس کا امکان زیادہ تھا۔

جب قر آن مجید کی تدوین کا کام بڑی حد تک مکمل ہو گیااور اس کی ایک با قاعدہ جلد تیار کر لی گئی توبیہ خطرہ نہ رہا کہ قر آن و حدیث خلط ملط ہو جائیں گے۔اس وجہ سے اب حدیث رسول کو لکھنے کی اجازت دے دی گئی۔

# حدیث کو تحریر کرنے والے کو کیااحتیاطی تدابیر کرنی چاہییں؟

حدیث کو تحریر کرنے والے کاتب کو ان امور کا خیال رکھنا چاہیے:

- وه فن تحرير كاماهر هو يعنى حروف كى شكلول اور نقاط كوا چھى طرح پېچانتاهو تا كه حديث كوپڑھنے اور لكھنے ميں غلطى نه كربيٹھے۔
- اسے عبارت لکھنے کے رموز اور علامات (جیسے کامہ، فل اسٹاپ) سے اچھی طرح واقف ہونا چاہیے تا کہ وہ یہ جان سکے کہ ایک علامت سے پہلے اور بعد میں کیا لکھا ہوا ہے۔
- وہ تحریر کے مشہور اور رائج قواعد کے مطابق تحریر لکھے کیونکہ اگر وہ اپنے ہی قواعد ایجاد کرلے گاتو دوسرے لوگ اسے سمجھ نہ سکیں گے۔
- جہاں جہاں نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا ذکر مبارک آئے، وہ وہاں آپ پر درود و سلام بھی لکھے اور اس کی تکر ارسے اکتائے نہیں۔

  - اسى طرح صحابه اور علاء كاذ كر كرتے ہوئے 'رضى الله عنه' اور 'رحمة الله عليه' لكھنانه بھولے۔
- بعض لوگ ان سب کو اختصار سے لکھتے ہیں جیسے 'صلی اللہ علیہ والہ وسلم' کی جگہ صرف 'ص' یا 'صلعم' لکھ دیتے ہیں۔ یہ ایک ناپیندیدہ فعل ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

#### احادیث کااصل ماخذسے موازنہ

حدیث کو لکھ لینے کے بعد کاتب کو چاہیے کہ وہ اس حدیث کا اپنے شیخ کی اصل کتاب سے موازنہ بھی کرلے اگر چہ اسے شیخ سے حدیث روایت کرنے کے لئے اجازت بھی مل چکی ہو۔ یہ تقابل اس طریقے سے ہونا چاہیے کہ لکھنے والا شخص اپنی اور شیخ کی تحریر کو آمنے سامنے رکھ کر موازنہ کرے۔وہ اپنی تحریر پڑھ کرسنائے اور دوسر اثقہ شخص شیخ کی کتاب کا اس سے موازنہ کرتا چلا جائے۔

نوٹ: ان تمام احتیاطی تدابیر کا تعلق اس بات ہے کہ حدیث کوروایت کرنے میں کوئی غلطی نہ ہو جائے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کوئی غلط بات منسوب نہ ہو جائے کیونکہ یہ معاملہ بہت ہی نازک ہے۔ اگرچہ یہ تمام احتیاطی تدابیر اس وقت ایجاد کی گئیں جب احادیث کی تدوین کا عمل جاری تھا۔ لیکن موجو دہ دور میں بھی حدیث کی کسی کتاب سے حدیث نقل کرتے ہوئے یہی احتیاط ملحوظ خاطر رکھنی چاہیے تا کہ غلطیوں کو کم سے کم کیا جاسکے۔

موجودہ دور میں ہم کمپیوٹر کی سہولت سے بھی فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔ اب قر آن وحدیث کی سافٹ کاپیال (Softcopies) الیکٹر انک فارمیٹ میں دستیاب ہو چکی ہیں۔ اگر ان کو اچھی طرح چیک کرنے کے بعد ان پر اعتماد کر لیاجائے تو پھر محض کاپی پیسٹ کر کے آیات واحادیث کو غلطی کے بغیر نقل کیاجاسکتاہے۔

#### کتب حدیث میں استعال ہونے والی بعض اصطلاحات

حدیث کو منتقل کرنے کے طریقے کو بیان کرنے کے لئے حدیث کی اکثر کتابوں میں اختصار سے کام لیا گیا ہے۔ اس کی بعض صور تیں یہ ہیں:

- احدثنا كواثنا ياصرف نا لكهاجاتا بـ
  - اأخبرنا كواأنا يااأرنا لكهاجاتا بـ
- ایک سند کے بعد دوسری سند شروع کرتے ہوئے 'ح' لکھاجا تاہے۔
- بعض او قات محض اختصار کے لئے لفظ 'قال' کو حذف کر دیاجاتا ہے اگرچہ یہ غلط ہے۔ مثال کے طور پریوں لکھاجاتا ہے،
  "حد ثناعبداللّہ بن یوسف اخبر نامالک" یعنی "عبداللّه بن یوسف نے ہم سے یہ حدیث بیان کی،مالک نے ہمیں خبر دی "۔اس کو
  اس طرح سے پڑھناچا ہے "حد ثناعبداللّه بن یوسف قال اخبر نامالک" یعنی "عبداللّه بن یوسف نے ہم سے حدیث بیان کی،
  انہوں نے کہا کہ مالک نے انہیں خبر دی۔"
  - اسی طرح بعض مواقع پراختصار کے لئے لفظ "انہ" کو حذف کر دیاجا تاہے۔

علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

# طلب علم کے لئے سفر

ہمارے اسلاف نے حدیث کو حاصل کرنے کے لئے جو محنت کی، اس کی مثال تاریخ میں نہیں ملتی ہے۔ انہوں نے حدیث کو جمع کرکے اسے محفوظ کرنے کے لئے جس قدر کاوشیں کی اور اپنافیتی وقت صرف کیا، اس کو بیان کرتے ہوئے عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ ایک شخص اپنے شہر کے اہل علم سے احادیث جمع کرنے کے بعد قریب اور دور کے شہر وں کا سفر کرتا تا کہ وہ ان شہر ول کے اساتذہ سے احادیث حاصل کر سکے۔ اس کام کے لئے وہ لوگ سفر کی مشقتیں بر داشت کرتے اور اپنی زندگی کاعیش و آرام چھوڑ دیتے۔

خطیب بغدادی نے اس ضمن میں ایک کتاب لکھی ہے جس کانام ہے"الرحلۃ فی طلب الحدیث"۔اس میں انہوں نے صحابہ، تابعین اور بعد کے ادوار کے اہل علم کے سفر وں کی تفصیلات لکھی ہیں جو انہوں نے حدیث جمع کرنے کے لئے گئے۔انہیں پڑھ کر انسان حیران رہ جاتا ہے۔جو شخص عزیمت کی ان داستانوں کو پڑھناچاہے، وہ اس کتاب کا مطالعہ ضرور کرے کیونکہ یہ کتاب طالبین علم کے عزائم کو تقویت دے گی،ان کی ہمت بڑھائے گی اور ان کی پریشانیوں کو دور کرے گی۔

نوٹ: ٹرانسپورٹ اور کمیونی کیشن کے اس دور میں اس دور کے سفر کی مشقتوں کا اندازہ لگانامشکل ہے جب لوگ ہزاروں کلومیٹر کا سفر گھوڑوں اور او نٹوں پر کیا کرتے تھے جن پر ایک دن میں بمشکل تیس چالیس کلومیٹر کا فاصلہ طے ہو تا۔ راتوں کو جنگلوں اور صحر اوُں میں پڑاوُ کرنا پڑتا۔ دوسرے شہر پہنچنے پر ایسے لگژری ہوٹل بھی دستیاب نہ ہوا کرتے تھے جہاں انسان آرام سے رہ سکے۔ تدن کی بیر تر قیاں بہت بعد کے دور میں و قوع پذیر ہوئیں۔

موجو دہ دور میں جب سفر بہت آسان ہے، علم کے طالبین کی تعداد کم ہوتی جار ہی ہے۔موجو دہ دور میں حدیث کے حصول کے لئے بلکہ دین کو سمجھنے کے لئے سفر کر کے اہل علم کے پاس جانا چاہیے۔

# حدیث کی تصانیف کی اقسام

جو شخص خود کواس قابل پائے کہ وہ حدیث کی خدمت کر سکے تواس پر لازم ہے کہ وہ حدیث سے متعلق تصانیف کھے۔ ان تصانیف کا مقصد متفرق احادیث کو اکٹھا کرنا، احادیث کے مشکل پہلوؤں کی وضاحت کرنا، غیر مرتب احادیث کو ترتیب دینا، حدیث کے طالب علموں کے استفادے کے لئے فہرستیں اور انڈیکس تیار کرنا (یاسافٹ وئیر بنانا) ہو سکتا ہے۔ تصنیف کرنے کے بعد کتاب کو شائع کرنے سے پہلے اس کی غلطیوں کی اصلاح ضروری ہے تا کہ تصنیف دوسروں کے لئے فائدہ مندہوجائے۔

اہل علم نے احادیث سے متعلق بہت سی اقسام کی کتابیں لکھی ہیں۔ان میں سے مشہور اقسام یہ ہیں:

• الجوامع: بير اجامع الى جمع ہے۔ بيروه كتاب ہے جس ميں عقائد، عبادات، معاملات، سوانح حيات، مناقب، رقت قلب، فتنے،

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

قیامت کی علامات وغیرہ وغیرہ ہر قشم کے موضوع پر احادیث انٹھی کی گئی ہوں۔اس کی مثال امام بخاری کی "الجامع الصیح" ہے۔

- المسانید: یه امُسندا کی جمع ہے۔ اس قسم کی کتاب میں موضوع کی بجائے احادیث کو ان کے راوی صحابی کے نام سے ترتیب دیا جاتا ہے (یعنی ایک صحابی کی تمام روایات ایک جگه اکٹھی کر دی جاتی ہیں۔) اس کی مثال امام احمد بن حنبل کی "مند" ہے۔
- السنن: اس قسم کی کتابیں فقہ کے موضوعات کے مطابق لکھی جاتی ہیں تاکہ ہر موضوع سے متعلق احادیث ایک جگہ آ جائیں جن سے فقہاء استنباط کر سکیں۔ سنن اور جامع میں فرق ریہ ہے کہ سنن میں عقائد، سوانح حیات اور مناقب سے متعلق احادیث درج نہیں کی جاتیں بلکہ صرف احکام سے متعلق احادیث ہوتی ہیں۔ اس کی مثال امام ابوداؤد کی "سنن" ہے۔
- المعاجم: يه المجمم كى جمع ہے۔ اس قسم كى كتابوں ميں مصنف احاديث كواپنے اساتذہ كى ترتيب سے اکٹھا كرتا ہے۔ ان اساتذہ كى ترتيب سے اکٹھا كرتا ہے۔ ان اساتذہ كى ترتيب سے اکٹھا كروف تبحى سے ترتيب دياجا تاہے۔ اس كى مثال امام طبر انى كى تين كتابيں "المجم الكبير، المجم الاوسط اور المجم الصغيم " بيں۔ الصغيم " بيں۔
- العلل: ال قسم كى كتابين ان احاديث پر مشمل ہوتی ہیں جن میں كوئی علت (خامی) پائی جاتی ہو۔احادیث کے ساتھ ساتھ ان كى (سند يا متن كى) خاميوں كو بھى بيان كيا جاتا ہے۔ اس كى مثال امام ابن ابی حاتم كى "العلل" يا امام دار قطنى كى "العلل" ہے۔
- الاجزاء: يه 'جز' كى جمع ہے۔ يه احادیث كی مخضر كتابیں ہوتی ہیں جن میں كسى ایك راوى یا كسى ایک موضوع سے متعلق احادیث الشجى كى جاتی ہیں۔اس كى مثال امام بخارى كى "جزءر فع اليدين فى الصلاة " ہے۔
- الاطراف: اس قسم کی کتابوں میں کسی ایک حدیث کو بنیاد بناتے ہوئے اس سے متعلق دیگر احادیث کو درج کیا جاتا ہے۔اس کے بعد تمام احادیث کی اسناد اور متون کو بیان کیا جاتا ہے۔اس کی مثال امام مِزسی کی "تحفۃ الاشر اف بمعرفۃ الاطراف" ہے۔
- المتدرك: متدرك اس كتاب كو كہتے ہیں جس میں دوسری كتاب كے مصنف كی شر ائط پر پوری اتر نے والی وہ احادیث بیان كی جاتی ہیں جو دوسری كتاب میں بیان نہیں كی گئیں۔ اس كی مثال ابو عبد اللہ الحاكم كی "المتدرك علی الصحیحین" ہے۔ (اس كتاب میں حاكم نے وہ احادیث بیان كی ہیں جو ان كی شخصی كے مطابق بخاری اور مسلم كی شر ائط پر پورااتر تی ہیں لیكن انہوں نے ان احادیث كواپئی كتابوں میں درج نہیں كیا۔ متدرك كا مقصد نامكمل كتاب كو مكمل كرنا ہو تا ہے۔)
- المتخرج: متخرج اس كتاب كو كہتے ہیں جس میں کسی دوسری كتاب میں بیان كر دہ احادیث كی مزید اسناد بیان كی جاتی ہیں۔ یہ مزید اسناد اصل كتاب کے مصنف نے بیان نہیں كی ہوتیں۔ دیگر اسناد کے بیہ سلسلے اصل كتاب کے مولف کے استاذیاان کے

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

کسی استاذ سے جاکر مل جاتے ہیں۔ اس کی مثال ابو نعیم الاصبہانی کی "المستخرج علی الصحیحین" ہے۔ (ابو نعیم نے اس کتاب میں بخاری ومسلم میں بیان کر دہ احادیث کی مزید اسناد بیان کی ہیں تا کہ ان کی احادیث میں مزید قوت پیدا ہو جائے۔)

#### سوالات اور اسائتمنٹ

- کتب حدیث کی متعد داقسام کی مثالیں بیان کیجیے۔
- موجوده دور میں حدیث کے لئے سفر کیوں کیاجاتا ہے؟

# باب 4: روایت حدیث کا طریق کار

# روایت حدیث کے طریق کار کی وضاحت

اس عنوان کا معنی یہ ہے کہ حدیث کو روایت کرنے کی کیفیت، آداب اور طریق کار کو بیان کیا جائے جس پر عمل کرنا ایک حدیث روایت کرنے والے کے لئے ضروری ہے۔ اس ضمن میں ضروری بحث گزر چکی ہے۔ مزید تفصیلات یہ ہیں۔

نوٹ: یہاں جو مسائل بیان کیے گئے ہیں، ان کا تعلق اس دور سے ہے جب حدیث کی کتابیں مدون نہ ہوئی تھیں۔ انہیں بیان کرنے کے دومقاصد ہیں۔ ایک توبیہ کہ اس دور میں حدیث کی روایت میں کی گئی احتیاط کا اندازہ لگایا جا سکے۔ اور دوسرے یہ کہ کتب حدیث میں موجود احادیث کو پر کھتے وقت یہ دیکھا جا سکے کہ کوئی حدیث ان شر ائط پر پورااتر تی ہے یا نہیں؟

# اگر راوی نے حدیث کو حفظ نہ کیا ہو تو کیا محض کتاب سے پڑھ کر اسے روایت کرنا درست ہے؟

اس بارے میں اہل علم کے مابین اختلاف ہے۔ بعض اہل علم نے اس معاملے میں بہت سخت رویہ اختیار کیا ہے اور بعض نے بہت نرم۔ اس کے علاوہ اس میں معتدل نقطہ نظر بھی یا یا جاتا ہے۔

- بعض اہل علم جیسے امام ابو حنیفہ، مالک اور ابو بکر الصید لانی الشافعی نے اس ضمن میں سخت رویہ اختیار کیا ہے۔ ان کے نزدیک صرف اسی راوی سے حدیث روایت کرنادرست ہے جس نے حدیث کو زبانی یاد کرر کھا ہو۔
- بعض اہل علم جیسے ابن لہیعۃ نے نرم رویہ اختیار کیا ہے۔ ان کے نزدیک کسی نشخے سے بغیر اصل سے موازنہ کیے روایت کرنا درست ہے۔
- اہل علم کی اکثریت نے اس معاملے میں اعتدال کارویہ اختیار کیاہے۔ان کے نقطہ نظر کے مطابق اگر کسی شخص نے کتاب میں

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

دیکھ کر روایت کرنے کی شر ائط کو پورا کر رکھا ہو اور اس کی کتاب بعد میں گم ہو جائے اور اس شخص کا حافظہ اتنامضبوط ہو کہ غالب گمان کے مطابق اس نے حدیث کو بغیر تغیر و تبدل کے محفوظ کر رکھاہو ( تواس کی روایت کو درست سمجھا جائے گا۔ )

# نابينا شخص كى روايت حديث كالحكم

اگر کوئی نابینا شخص جو حدیث کو محض سن کر حفظ نہیں کر سکتا، اگر حدیث کو لکھنے میں کسی ایسے شخص کی مد دلیتا ہے جو ثقہ ہو، سن کر ٹھیک ٹھیک حدیث کو لکھ کر محفوظ کر سکے اور اس کے بعد نابینا شخص کو صحیح حدیث پڑھ کر بھی سنا سکے تواہل علم کی اکثریت کے نز دیک اس کی روایت قابل قبول ہے۔ یہی معاملہ اس آئکھوں والے شخص کا ہے جو پڑھنے لکھنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہو۔

# حدیث کی روایت بالمعنی اور اس کی شر ائط

قدیم اہل علم میں حدیث کو بالمعنی روایت کرنے کے بارے میں اختلاف رائے پایاجا تا ہے۔ فقہ ، اصول فقہ اور حدیث کے بعض ماہرین جیسے ابو بکر رازی اور ابن سیرین نے اس طریقے سے منع کیاہے لیکن انہی فقہ ، اصول فقہ اور حدیث کے قدیم وجدید ماہرین کی اکثریت نے حدیث کے مفہوم کو روایت کرنے کو درست قرار دیاہے۔ یہی نقطہ نظر ائمہ اربعہ یعنی ابو حنیفہ ، مالک، شافعی اور احمد بن حنبل علیہم الرحمة کا ہے۔ ان کی شرط یہ ہے کہ روایت بالمعنی اسی صورت میں جائز ہے اگر روایت کرنے والا حدیث کو اپنے الفاظ میں بیان کرنے کی صلاحت رکھتا ہو۔

بعض دیگر اہل علم کا یہ نقطہ نظر ہے کہ روایت بالمعنی اسی صورت میں جائز ہے جب راوی حدیث کے الفاظ اور ان کے معانی سے اچھی طرح واقف ہواور اس کے ساتھ ساتھ لفظ میں معمولی تبدیلیوں سے معانی کے تبدیل ہو جانے کواچھی طرح جانتا ہو۔

یہ تمام بحث ان احادیث کے بارے میں ہے جنہیں کسی کتاب میں تصنیف نہ کیا گیا ہو۔ جو احادیث کتب حدیث میں درج ہو چکی ہیں انہیں معنوی انداز میں روایت کرنا اب درست نہیں ہے۔ ان احادیث کے الفاظ کو بھی ہم معنی الفاظ سے تبدیل نہیں کیا جا سکتا۔ روایت بالمعنی کا جو از اسی وجہ سے کہ ایک راوی کے لئے یہ مشکل ہے کہ وہ لفظ بلفظ کسی حدیث کو یادر کھے۔ یہی وجہ ہے کہ مفہوم کو یادر کھ کراسے روایت کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ اگر حدیث کھی جا چکی ہو تو پھر یہ مسکلہ باقی نہیں رہتا اس وجہ سے لکھی ہوئی حدیث کو بالمعنی روایت کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

جو شخص حدیث کو بالمعنی روایت کر رہاہے، اس پر لازم ہے کہ وہ حدیث مکمل کرنے کے بعدیہ الفاظ کیے، " یا کہ جیسا حضور نے فرمایا" یا" آپنے اس سے ملتی جلتی بات ارشاد فرمائی"۔

نوٹ: روایت بالمعنی کا اصول درست ہے کیونکہ عملاً میہ بہت ہی مشکل کام ہے کہ کسی بات کو جن الفاظ میں سنا جائے، اسے انہی

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

الفاظ میں کسی اور کے سامنے بیان کیا جائے۔ بات کے مفہوم کواگر سننے والااچھی طرح سمجھ لے تواسے اپنے الفاظ میں آگے بیان کر سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ لفظ بلفظ روایت کی جانے والی احادیث کی تعداد بہت کم ہے۔

روایت بالمعنی میں بعض او قات کسی راوی کی غلط فہمی کے باعث بات تبدیل ہوسکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین نے روایت کے ساتھ ساتھ درایت کے اصول بھی ایجاد کیے ہیں تا کہ راویوں کی غلط فہمی سے پیدا ہونے والے مسائل کا جائزہ لیا جاسکے۔

## حدیث میں لحن اور اس کے اسباب

حدیث میں لحن، کا معنی ہے حدیث کو پڑھنے میں غلطی کرنا۔اس کی دوبڑی وجوہات ہیں:

- عربی زبان اور اس کی گرامر سے عدم واقفیت: حدیث کے طالب علم کے لئے ضروری ہے کہ وہ عربی زبان اور اس کی گرامر کو اتناسیکھ لے جس سے وہ حدیث کو پڑھنے میں غلطی سے محفوظ رہ سکے۔خطیب بغدادی، حماد بن سلمۃ کا قول نقل کرتے ہیں کہ "جو شخص حدیث کا علم حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اور وہ عربی زبان سے واقف نہیں ہے تو وہ اس گدھے کی طرح ہے جس نے جو کی خالی بوری اٹھار کھی ہے۔" (تدریب الراوي حدیہ ص 106)
  - کسی استاذ کے بغیر حدیث کی کتاب سے حدیث حاصل کرنے کی کوشش

جیسا کہ اوپر بیان کیا جاچکا ہے کہ حدیث کو استاذ سے حاصل کرنے کے کئی طریقے ہیں اور ان میں بعض طریقے، دیگر کی نسبت زیادہ بہتر ہیں۔ ان میں سب سے بہتر طریقہ یہ ہے کہ حدیث کو استاذ کے الفاظ میں سنا جائے۔ حدیث کے طالب علم کے لئے لازم ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی حدیث کو اہل علم اور محققین کی زبان سے سنے تاکہ وہ پڑھنے کی غلطیوں سے محفوظ رہ سکے۔ ایک طالب حدیث کے لئے یہ مناسب نہیں ہے کہ وہ محض کتابوں اور صحفوں پر اعتماد کرتے ہوئے احادیث روایت کرنے لگ جائے کیونکہ لکھنے میں بھی غلطیاں موجود ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قدیم اہل علم کہا کرتے تھے، "میری ذاتی ڈائری سے قرآن یا حدیث کو نقل نہ کیا گرو۔"

نوٹ: یہ معاملہ دور قدیم میں تھاجب کتابوں کی حیثیت ذاتی ڈائری کی تھی اور قر آن و حدیث کو اعراب کے بغیر لکھا جاتا تھا۔ موجودہ دور میں قرآن مجید اور حدیث کی کتابیں اعراب کے ساتھ شائع ہو چکی ہیں۔ان کتابوں کے اعراب کو بہت سے اہل علم نے چیک بھی کر لیا ہے۔اس وجہ سے اب کتاب سے حدیث کو پڑھنے میں غلطی کا امکان بہت کم باقی رہ جاتا ہے۔ حدیث کے معانی اور مشکل مقامات کو سمجھنے کے لئے بہر حال اساتذہ کی ضرورت باقی رہ جاتی ہے۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- روایت بالمعنی کن شر الط کے ساتھ درست سمجھی گئی ہے؟
- حدیث میں کن سے کیامر او ہے اور اس کے اسباب کیاہیں؟

# باب 5: غريب الحديث

#### تعريف

لغوى اعتبار سے غریب كا معنی ہے "اپنے اعز وا قارب سے بچھڑ اہوا" لیعنی اكيلا شخص۔ یہاں غریب سے مر ادوہ الفاظ ہیں جن كا معنی واضح نہ ہو۔ (یہاں اردوزبان كاغریب مر ادنہیں ہے۔) (القاموس جد 1. ص 115)

اصطلاحی مفہوم میں "غریب الحدیث" سے مراد حدیث کے متن میں آنے والے ایسے الفاظ ہیں جو بہت کم استعال ہوتے ہیں اور قلت استعال کے باعث ان کامعنی سمجھنامشکل ہو۔

## اس فن کی اہمیت

فنون حدیث میں بیہ فن بہت زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔ حدیث کے ماہرین کے ہاں اس فن سے عدم واقفیت کو بہت براسمجھا جاتا ہے۔ اس علم کا حاصل کرناایک دشوار عمل ہے۔ انسان کو اس بات سے ڈرناچا ہیے کہ وہ اللّٰہ کے نبی صلی اللّٰہ علیہ واٰلہ وسلم کے کلام کی توجیہ اپنے وہم و گمان کی بنیادیر کر دے۔ اس معاملے میں ہمارے اسلاف بہت احتیاط برتاکرتے تھے۔

# غريب الفاظ کی بہترین توضیح

حدیث میں وار دہونے والے غریب الفاظ کی بہترین تشریح وہی ہے جو اسی حدیث کی دوسری روایت میں موجو دہو۔ اس کی مثال مریض کی نماز کے بارے میں بخاری میں سیرناعمران بن حصین رضی اللہ عنہ کی روایت کر دہ حدیث ہے جس میں ہے، "کھڑے ہو کر نماز پڑھو،اگر اس کی طاقت نہ ہو تو بیٹھ کر اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو 'جنب' پر نماز پڑھو۔"

اس حدیث میں 'جنب' ایک غریب لفظ ہے جس کی وضاحت سنن دار قطنی میں سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی بیان کر دہ حدیث سے ہو جاتی ہے جس میں بیہ الفاظ ہیں،"اگر اس کی بھی طافت نہ ہو تو دائیں کروٹ پر لیٹ کر قبلہ روہو کر نماز اداکرو۔" <u>www.islamic-studies.info</u>

## مشهور تصانيف

- ابوالقاسم بن سلام کی غریب الحدیث
- ابن الا ثیر کی النھایۃ فی غریب الحدیث۔ یہ اس موضوع پر بہترین کتاب ہے۔
  - سیوطی کی الدر النثیر۔ بیرالنھایة کی تلخیص ہے۔
    - زمخشری کی الفائق

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- غریب الحدیث سے کیام ادہے؟
- اوپر بیان کر دہ کتب کوانٹر نیٹ پر تلاش کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

# يونك10: آداب روايت

# باب 1: محدث کے لئے مقرر آداب

#### تمهيد

حدیث کی تعلیم و تعلم میں مشغول ہو نااللہ تعالی کا قرب حاصل کرنے کا بہترین اور اعلی ذریعہ ہے۔ اس وجہ سے جوشخص حدیث کو حاصل کرکے اسے لوگوں میں پھیلانے میں مشغول ہو ، اس کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنے اندر اعلی اخلاق اور اچھی عادات پیدا کرے تاکہ لوگوں میں اس کی پہچان ایک سپچ شخص کی ہو۔ اس شخص کو چاہیے کہ وہ دوسروں کو حدیث پر عمل کرنے سے پہلے خود اس پر عمل کرنے والا ہو۔

# محدث کی شخصیت میں کیا خصوصیات ہونی چاہییں؟

- محدث کی نیت درست ہو اور وہ خلوص نیت سے کام کرے۔ اس کا دل د نیاوی مقاصد جیسے شہرت اور مرتبے کی خواہش سے خالی ہو۔
- اس کا مقصد حدیث کی نشر واشاعت ہونا چاہیے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی تعلیمات کی تبلیغ کے باعث وہ بہت بڑے اجر کاحق دار ہوگا۔
  - وہ حدیث کاعلم ایسے استاذ سے حاصل کرے جو علم اور تجربے میں اس سے بہتر ہو۔
- اگراس سے کوئی ایسی حدیث کے بارے میں پوچھے جس کا اسے خو د علم نہ ہولیکن وہ جانتا ہو کہ کوئی دوسر اشخص اس حدیث کے بارے میں علم رکھتا ہے تووہ اس سائل کو دوسرے محدث کی طرف بھیج دے۔
  - اگر کوئی اسے نیت کے درست نہ ہونے کے بارے میں خبر دار کرے تواسے چاہیے کہ وہ فوراً اپنی نیت کی اصلاح کرلے۔

#### نوٹ: یہ تمام خصوصیات دین کی کسی بھی قسم کی خدمت کرنے والے کے لئے ضروری ہیں۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

# حدیث کی تعلیم واملاء کی مجلس کے لئے کس چیز کا اہتمام بہتر ہے؟

- محدث پاک صاف ہو اور اپنے بال اور داڑھی کو اچھی طرح کنگھی کر کے آئے۔ (مقصدیہ ہے کہ اس کی شخصیت باو قار اور اچھی ہو تا کہ لوگ اس سے گھن کھا کر دور نہ بھا گیں۔افسوس کہ ہمارے دور میں دین کی خدمت کرنے والوں میں بیر اچھی عادات مفقود ہوتی جارہی ہیں۔)

  - محدث تمام حاضرین مجلس کے ساتھ برابری کاسلوک کرے۔وہ کسی ایک کو دوسرے پرتر جیج نہ دے۔
  - محدث مجلس کا آغاز واختیام الله تعالی کی حمد و ثنااور نبی کریم صلی الله علیه واله وسلم پر درود بھیج کر کرے۔
    - محدث ایسے الفاظ سے اجتناب کرے جو حاضرین مجلس کے عقل و فہم سے بالاتر ہوں۔
  - محدث حدیث کی املاء کے اختتام پر حکایات اور دلچیپ باتیں سنائے تا کہ حاضرین بوریت کا شکار نہ ہوں۔

نوٹ: قدیم محدثین کے ہاں اس بات کا خیال رکھا جاتا تھا کہ تعلیم حدیث کی محافل ایسی ہوں کہ لوگ بات کو اچھی طرح سمجھ لیں، بوریت کا شکار نہ ہوں اور حدیث کی عظمت ان کے دلوں میں گھر کر جائے۔ اسی وجہ سے تعلیم حدیث کے بیہ آ داب مقرر کیے گئے۔ موجو دہ دور میں بھی بیہ آ داب بوری طرح قابل عمل ہیں۔

# حدیث کی تعلیم دینے کے لئے مناسب عمر کیاہے؟

اس بارے میں اختلاف رائے پایاجا تا ہے۔ بعض اہل علم کے نزدیک پچاس یاچالیس سال کی عمر میں یہ کام نثر وع کرناچا ہیے۔ صحیح نقطہ نظریہ ہے کہ یہ کام اس وقت کرناچا ہیے جب انسان اس کام کے قابل ہوجائے۔ یہ کام کسی بھی عمر میں شروع کیاجا سکتا ہے۔

#### مشهور تصانیف

- خطيب بغدادى كى الجامع الأخلاق الراوي وآداب السامع
- ابن عبد البركى جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله

<u>www.islamic-studies.info</u>

# باب 2: حدیث کے طالب علم کے لئے مقرر آداب

#### تمهيد

حدیث کے طالب علم کو بعض آداب عالیہ اور اخلاق کریمہ کی پیروی کرناضر وری ہے جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم کی حدیث کے اس عظیم علم کے لئے میں اور بعض طالب علموں کے اس عظیم علم کے لئے میں اور بعض طالب علموں کے ساتھ خاص ہیں۔

# محدث اور طالب علم دونوں سے متعلق آ داب

- طلب علم میں خلوص نیت
- علم کو دنیاوی اغراض ومقاصد کے لئے حاصل کرنے سے اجتناب

ابو داؤد اور ابن ماجہ سیرنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "جس نے علم کواللہ تعالی کی رضا کے علاوہ کسی دنیاوی مقصد کے لئے حاصل کیا،وہ قیامت کے دن جنت کی خوشبو کونہ یا سکے گا۔

• سني هو ئي احاديث پر عمل كرنا

# صرف طالب علم سے متعلق آداب

- طالب علم حدیث کوحاصل کرنے اور اسے سمجھنے کے لئے اللہ تعالی سے مدد، توفیق اور آسانی کی دعاکرے۔
  - وہ کلی طور پر طلب حدیث میں مشغول ہو جائے اور اس کے حصول کے لئے ہر ممکن کوشش کرے۔
- اس کے شہر کے جو اساتذہ علمی، دینی اور اعلی سند کے اعتبار سے بلند مرتبے پر فائق ہوں، ان سے حدیث کی تحصیل شروع کرے۔
- طالب علم اپنے استاذ کی تعظیم و تو قیر کرے۔ یہ علم حاصل کرنے اور استاذ کے علم سے فائدہ اٹھانے کے لئے ضروری ہے۔استاذ اگر کبھی کوئی چھوٹی موٹی زیادتی بھی کر جائے توطالب علم اسے بر داشت کرے۔
- طالب علم اپنے ساتھی شاگر دوں کی مد د کرے اور ان سے اپناعلم نہ چھپائے۔ علم کو چھپانا ایک گھٹیا در ہے کی حرکت ہے جس سے کمزور طالب علم ناواقف رہ سکتے ہیں۔ علم حاصل کرنے کا مقصد تواسے پھیلانا ہی ہے۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

• اگر استاذ عمریامر تبے میں شاگر دسے کم بھی ہو، پھر بھی اس سے علم کے حصول میں طالب علم جھجک یا تکبر کا شکار نہ ہو۔

- طالب علم خود کو محض حدیث کو سن کر لکھنے تک ہی محدود نہ رکھے بلکہ اسے سمجھنے کی کوشش بھی کرے۔ ایسانہ کرنے کی صورت میں وہ بڑی کامیابی سے محروم رہ سکتا ہے۔
- احادیث کے علم کا آغاز صحیح بخاری و مسلم سے کیا جائے۔ اس کے بعد سنن نسائی، ترفذی اور ابوداؤد کا مطالعہ کیا جائے۔ اس کے علاوہ

  کے بعد بیہ قی کی سنن کبری اور پھر اگر ضرورت ہو تو مسانید جیسے مسند احمد اور موطاء امام مالک کا مطالعہ کیا جائے۔ اس کے علاوہ
  دار قطنی کی "العلل"، بخاری کی تاریخ الکبیر، ابن ابی حاتم کی الجرح والتعدیل، ناموں سے متعلق ابن ماکولا کی کتاب، اور غریب الحدیث سے متعلق ابن الاثیر کی نہایۃ کا مطالعہ کیا جائے۔

www.islamic-studies.info معلوم اسلاميه پروگرام \_\_\_علوم الحديث

حصه پنجم: اسناد اور اس سے متعلقه علوم <u>www.islamic-studies.info</u>

# يونك11: اسنادى متعلق اہم مباحث

# باب 1: عالى اور نازل اسناد

نوٹ: یہاں سے سند حدیث سے متعلق کچھ اہم مباحث شروع ہورہے ہیں۔ اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ ہمارے محدثین نے حدیث کی سندسے متعلق کس قدر گر ائی میں جاکر شختیق کی ہے۔

#### تمهيد

اسناد کا علم اس امت کی خصوصیات میں سے ہے۔ پیچیلی امتوں کے ہاں میہ علم نہیں پایا جاتا۔ یہ طریقہ ایسا ہے جس کے لئے بہت زیادہ تاکید کی گئی ہے۔ ایک مسلمان کو چاہیے کہ وہ حدیث اور اخبار نقل کرتے ہوئے اس طریقے کی پیروی کرے۔ ابن مبارک کہتے ہیں، "اسناد دین میں سے ہیں۔ اگر اسناد نہ ہو تیں تو (دین سے متعلق) جس شخص کا جو جی چاہتا، وہ کہہ دیتا۔ " توری کہتے ہیں، "اسناد مومن کا ہمتھیار ہے۔"

نوٹ: فرض سیجے کہ ایک شخص A نے اپنے استاذ B کو ایک حدیث بیان کرتے ہوئے سنا۔ استاذ نے اس حدیث کی سند میں اپنے استاذ کا فرض سیجے کہ ایک شخص A نے اپنے استاذ B کو میں نے C سے سنا تھا۔ استاذ کا استاذ کا استاذ کا کو میں استاذ کو مختصر کرنے کے لئے A، استاذ کا استاذ کا اور کو مختصر کرنے کے لئے A، کے پاس پہنچتا ہے تاکہ وہ اس سے حدیث کو براہ راست سن سکے۔ یہ عمل "علو اسناد" کہلا تا ہے۔ اس طریقے کا فائدہ یہ ہو تا ہے کہ سند کی زنجیر کی کڑیوں کے کم ہونے سے سند مختصر ہو جاتی ہے اور حدیث پر اعتماد میں اضافہ ہو جاتا ہے۔

علواسناد امت کے اہل علم کاطریقہ رہاہے۔ احمد بن حنبل کہتے ہیں، "اسناد کو بلند کرنے کی کوشش اسلاف کاطریقہ رہاہے۔"

(سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں) سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے شاگرد (ان سے حضرت عمر کی بیان کی ہوئی حدیث سننے کے بعد) کو فہ سے مدینہ کاسفر کیا کرتے تھے تا کہ وہ اس حدیث کو براہ راست سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سے حاصل کر سکیں۔ حدیث کے حصول کے لئے سفر کرنا ایک نہایت ہی اچھا کام ہے۔ علو اسناد کے لئے صحابہ میں سے ایک سے زائد افراد نے سفر کیا۔ ان میں سیدنا جابر بن عبد اللہ اور ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہما شامل ہیں۔

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

#### تعريف

لغوی اعتبار سے "عالی"،علو کا اسم فاعل ہے اور "نازل" نزول کا۔ یہ ایک دوسرے کے متضاد ہیں اور ان کا مطلب ہے بلند اور پست یا اعلی اور ادنیٰ۔

اصطلاحی مفہوم میں "عالی اسناد" اس سند کو کہا جاتا ہے جس میں راویوں کی تعداد دوسری سند کی نسبت کم ہو اور "نازل اسناد" اس سند کو کہتے ہیں جس میں راویوں کی تعداد زیادہ ہو۔

نوٹ: مثال کے طور پر ایک سند ہے A—B—C—D اور دوسری سند ہے A—B—D۔ ان میں سے پہلی سند "نازل" اور دوسری سند "عالی" کہلائے گی کیونکہ اس میں ایک راوی کم ہو گیاہے اور D نے جاکر حدیث کوبراہ راست B سے سن لیاہے۔

# عُلُو کی اقسام

سند کے علو (لیعنی عالی ہونے) کی پانچ اقسام ہیں۔ ان میں سے ایک علو مطلق (Absolute Height) ہے اور باقی علونسی Relative) (Height بیں۔

- صحیح اور پاکیزہ اسناد کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے قربت: یہی مطلق علوہے اور یہ علو کی تمام اقسام میں سب سے اعلی ہے۔(یہی وجہ ہے کہ مالک—نافع—ابن عمر کی سند کوسب سے عالی ماناجا تا ہے۔)
- حدیث کے کسی ماہر امام سے قربت: اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم تک راویوں کی تعداد زیادہ ہو تو پھر حدیث کے کسی امام جیسے اعمش،ابن جر ہے،مالک،وغیر ہسے صبح سند کے ساتھ قریب ہونااہمیت کا حامل ہے۔
- راوی کی وفات کی وجہ سے علو: اس کی مثال وہ ہے جو امام نووی نے بیان کی ہے کہ "ابو بکر بن خلف حاکم" کی نسبت " بیہتی ہوئی تھی۔ " بیہتی سند زیادہ عالی ہے کیونکہ بیہتی کی وفات (458ھ)، ابن خلف کی وفات (487ھ) سے پہلے ہوئی تھی۔ (یعنی بیہتی کا زمانہ ابن خلف کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے زیادہ قریب ہے۔) (التقریب بشرح التدریب حد . ص 168)
- عدیث سننے میں اولیت کی وجہ سے علو: جس شخص نے اپنے استاذ سے حدیث کو پہلے سنا ہے ، اس کی سند بعد میں سننے والے کی نسبت عالی ہے۔ اس کی مثال میہ ہے کہ دوافراد نے ایک ہی استاذ سے حدیث سنی۔ پہلے کی عمر اس وقت ساٹھ سال تھی اور دوسرے کی چالیس سال۔ان دونوں حضرات تک پہنچنے والی سندیں برابر راویوں پر مشتمل ہیں۔ ان میں سے پہلے شخص کی سند زیادہ عالی سمجھی جائے گی کیونکہ اس کی عمر زیادہ ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

حدیث کی معتمد کتابوں سے قربت کی وجہ سے علو: متاخرین نے اس کی پیہ صور تیں بیان کی ہیں:

موافقت: صحاح ستہ کے مصنفین کے اساتذہ میں سے کسی تک کم واسطوں سے سند کے پہنچنے کو موافقت کہتے ہیں۔

اس کی مثال ابن حجرنے اس طرح بیان کی ہے، "امام بخاری نے اپنی سند سے قتیبہ سے اور انہوں نے امام مالک سے

ایک حدیث روایت کی ہے۔ فرض کیجیے بخاری اور قتیبہ کے در میان آٹھ راوی ہیں۔ ہم اس حدیث کو کسی اور صحیح

سند مثلاً ابو العباس السر ان (امام بخاری کے استاذ) سے روایت کرتے ہیں اور ہماری سند نے ور میان سات

راوی ہیں تو ہماری سند میں اور امام بخاری کی سند میں موافقت پائی جائے گی اور ہماری سند زیادہ عالی ہوگی۔ " (شرح النحبة ص 61)

- بدل: صحاح ستہ کے مصنفین کے اساتذہ میں سے کسی ایک کے ہم سبق تک کم واسطوں سے پہنچنے کو بدل کہا جاتا ہے۔ اس کی مثال ابن حجریوں بیان کرتے ہیں، "اوپر دی گئی مثال میں ہم امام بخاری کی سند کے مقابلے پر ایک اور سند سے اسی حدیث کوروایت کرتے ہیں لیکن وہ سند قتیبہ کی بجائے قعنبی (امام بخاری کے شیخ الشیخ) تک کم واسطوں سے پہنچ جاتی ہے۔ ہماری سند میں قعنبی، قتیبہ کابدل ہوں گے۔"
- مساوات: صحاح ستہ کے مصنفین کی بیان کر دہ سند اور ہماری بیان کر دہ سند کے راوی اگر برابر ہوں تو یہ مساوات
   کہلائے گی۔ ابن حجر کی مثال کے مطابق، "امام نسائی کوئی حدیث بیان کرتے ہیں اور ان کے اور رسول اللہ صلی اللہ
   علیہ والہ وسلم کے مابین راویوں کی تعداد گیارہ ہے۔ اگر ہماری سند میں بھی یہ تعداد گیارہ ہے تو یہ مساوات کہلائے
   گی۔"
- مصافحت: اگر ہماری اور صحاح ستہ کے مصنفین کے شاگر دوں کی اسناد میں راوبوں کی تعداد برابر ہو تو اسے
   مصافحت کہا جاتا ہے۔

نزول کی اقسام

سند کے نزول (یعنی سند کے طویل ہونے) کی بھی پانچ اقسام ہیں اور یہ علو کی پانچ اقسام کے عین متضاد ہیں۔

علو بہتر ہے یانزول

اہل علم کی اکثریت کے نزدیک علو، نزول سے بہتر ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ راویوں کی طویل تعداد ہونے کی صورت میں حدیث میں کوئی خلل پیدا ہو جانے کا اندیشہ ہے۔ ابن مدینی کہتے ہیں، "نزول بدقتمتی ہے۔" یہ اسی صورت میں ہے جب دونوں اسناد صحیح ہونے علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

میں ایک دوسرے کے برابر ہوں۔

نزول اس صورت میں بہتر ہے اس کی اسناد میں زیادہ ثقہ راوی پائے جاتے ہوں۔

### مشهور تصانيف

اسناد عالی اور نازل کے بارے میں الگ سے کوئی تصنیف نہیں ہے لیکن اہل علم نے الگ سے مخضر کتابیں لکھی ہیں جن کا عنوان ہے "ثلاثیات"۔ ان میں وہ احادیث شامل ہیں جن کے مصنف اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے در میان صرف تین افراد موجود ہیں۔ اس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ علماءعالی اسناد کو ترجیح دیا کرتے تھے۔ اس کی مثال ابن حجر کی ثلاثیات بخاری اور سفارین کی ثلاثیات احمد بن حنبل ہیں۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- عالی اور نازل اسناد سے کیام اد ہے؟ سند میں علو کی اہمیت بیان کیجیے۔
  - علو کی اقسام کواپنے الفاظ میں بیان کیجیے۔

# باب 2: مسلسل

#### تعريف

لغوی اعتبار سے بیہ "سلسلہ" کا اسم مفعول ہے جس کا معنی ہے ملی ہوئی چیز۔ اسی سے سلسلہ حدیث ماخوذ ہے جو کہ حدیث کے اجزامیں کسی مشابہت کو کہاجا تاہے۔

اصطلاحی مفہوم میں حدیث کے ایک راوی میں ایک حالت یاصفت موجو د ہو اور وہی صفت اس کے بعد کے ہر راوی میں یائی جائے۔

نوٹ: اس کی مثال میہ ہے کہ ایک راوی کوئی بات کہتے ہوئے مسکر ایا ہو تو دو سر اراوی بھی اس بات کو بیان کرتے ہوئے مسکر ایک وٹ اس کے بعد تیسر اراوی بھی اس بات کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ راویوں نے حدیث کو محفوظ رکھنے کا زیادہ اہتمام کیا ہے۔ ایس احادیث کی مثال ملتی ہے جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انگلیوں میں انگلیاں ڈال کر کسی بات کی وضاحت فرمائی۔ صحابی نے اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے ایسا ہی کیا اور اس کے بعد میں سلسلہ آگے چل نکا۔

<u>www.islamic-studies.info</u>

#### تعریف کی وضاحت

روایت میں تسلسل کا معنی ہے ہے کہ اسناد میں شر وع سے لے کر آخر تک کوئی ایک صفت یاحالت پائی جاتی ہو یابذات خو دروایت میں کوئی خصوصیت مسلسل پائی جارہی ہو۔

# مسلسل کی اقسام

تعریف کی وضاحت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ تسلسل کی تین بڑی اقسام ہیں: راویوں کی حالت کے اعتبار سے تسلسل، راویوں کی خصوصیات کے اعتبار سے تسلسل اور روایت کی خصوصیات کے اعتبار سے تسلسل۔

# راویوں کی حالت کے اعتبار سے تسلسل

- راویوں کے حالات کے اعتبار سے تسلسل ان کے قول یا فعل کی بنیاد پر پایا جاسکتا ہے۔ قولی تسلسل کی مثال سنن ابو داؤد کی میے حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے سید نامعاذبن جبل رضی اللہ عنہ سے فرمایا، "اے معاذ! مجھے یہ پسند ہے کہ تم ہر نماز کے بعد کہو، اے اللہ! اپنے ذکر، شکر اور اچھے طریقے سے عبادت کرنے میں میر کی مد د فرما۔ "اس روایت کے ہر راوی نے اس روایت کو بیان کرتے ہوئے "انااحبک فقل" یعنی "مجھے یہ پسند ہے کہ تم کہو" کے الفاظ کے ہیں۔
- فعلی تسلسل کی مثال سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی بیان کر دہ بیہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ان کے ہاتھ کو پکڑ کر ارشاد فرمایا، "اللہ تعالی نے زمین کو ہفتے کے دن بنایا۔"اس حدیث کو بیان کرتے ہوئے ہر راوی نے اگلے راوی کے ہاتھ پکڑ کریہ بات کہی۔ (معرفة علوم الحدیث ص 42)
- تولی اور فعلی دونوں قسم کے تسلسل کی مثال سیدناانس رضی اللہ عنہ کی بیان کر دہ یہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا، "کوئی شخص اس وقت تک ایمان کی مٹھاس حاصل نہیں کر سکتا جب تک کہ وہ اچھی و بری اور خوشگوار و ناگوار قنا گوار تقذیر پر ایمان نہ لے آئے۔" اس کے بعد آپ نے انس رضی اللہ عنہ کی داڑھی پکڑ کریہ ارشاد فرمایا، "میں اچھی بری اور خوشگوار و ناخوشگوار ہر طرح کی تقذیر پر ایمان لایا۔" اس حدیث کی روایت کرتے ہوئے ہر راوی نے اپنے سے اگلے راوی کی داڑھی پکڑ کر یہ الفاظ کے ہیں۔ (معرفة علوم الحدیث ص 40)

# راوبوں کی خصوصیات کے اعتبار سے تسلسل

راوی کے قول و فعل کے اعتبار سے بھی حدیث میں تسلسل پایاجا تاہے:

• راویوں کی خصوصیات کے قولی شلسل کی مثال سورۃ صف کی تلاوت سے متعلق حدیث ہے جس میں ہر راوی نے حدیث بیان

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

کرنے کے بعد میہ صفت بیان کی ہے کہ "فلال نے سورۃ صف کی تلاوت اس طرح سے کی تھی۔" عراقی کہتے ہیں کہ یہال راویوں کی وہ صفات بیان کی جاتی ہیں جوان کی قول سے متعلق ہوں۔

• راویوں کی خصوصیات کے فعلی شلسل کی مثال میہ ہے کہ راویوں میں کوئی مثتر ک صفت پائی جائے جیسے ایک سے زائد راوی کا نام محمد ہو، پاسب راوی فقہ کے ماہر ہوں، پاسب کے سب حافظ حدیث ہوں، پاسب کے سب ایک ہی علاقے جیسے مصریا دمشق سے تعلق رکھتے ہوں۔

# روایت کی خصوصیت کے اعتبارسے تسلسل

روایت کی خصوصیت میں تسلسل اس طرح سے پایا جاسکتا ہے کہ ہر راوی نے اس روایت کو مخصوص الفاظ میں بیان کیا ہویا یہ روایت کسی خاص علاقے پاخاص وقت میں بیان کی گئی ہو۔

- مخصوص الفاظ میں بیان کرنے کی مثال ہیہے کہ ہر راوی حدیث کو "سمعتُ" یا"اخبر نا" کہہ کربیان کرے۔
  - خاص وقت میں روایت کی مثال ہے ہے کہ ہر راوی نے اس حدیث کو عید کے دن ہی بیان کیا ہو۔
- خاص مقام پر حدیث کو بیان کرنے کی مثال ہے ہے کہ ہر راوی نے اس حدیث کو خانہ کعبہ کے دروازے کے پاس بیان کیا ہو۔

# سب سے بہتر تسلسل

تسلسل میں سب سے بہتر خصوصیت ہیہے کہ اس سے بیر معلوم ہو جائے کہ ہر راوی نے حدیث کو اپنے استاذ ہی سے سنا ہے اور بیر حدیث تدلیس سے پاک ہے۔

## نشلسل کے فوائد

تسلسل کا فائدہ یہ ہے کہ اس سے راوی کے بہترین ضبط کا اندازہ ہو تاہے۔

# کیا تسلسل کا تمام راویوں میں پایاجاناضر وری ہے؟

تسلسل کا شروع سے لے کر آخر تک تمام راویوں میں پایا جانا ضروری نہیں ہے۔ایسی صورت میں یہ کہا جائے گا کہ "یہ حدیث فلاں راوی تک مسلسل ہے۔" علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

# کیا مسلسل حدیث کا صحیح ہوناضر وری ہے؟

یہ ضروری نہیں ہے کہ مسلسل حدیث صحیح بھی ہو۔ یہ ضعیف بھی ہوسکتی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ایک حدیث مسلسل نہ ہولیکن وہ صحیح ہو۔

#### مشهور تصانيف

- سيوطى كى مسلسلات الكبرى ـ اس مين بچإسى مسلسل احاديث بين ـ
- محمد عبد الباقى الايوبي كى المناهل السلسلة في الأحاديث المسلسلة ـ اس مين 212 احاديث كو درج كيا كيا بيا بـ

# باب 3: اکابر کی اصاغر سے حدیث کی روایت

#### تعريف

لغوی اعتبار سے "اکابر"، اکبر کی جمع ہے جس کا معنی ہے بڑا اور "اصاغر"، اصغر کی جمع ہے جس کا معنی ہے جھوٹا۔ بعض او قات بڑی عمر کے راوی، اپنے سے کم عمر راویوں سے حدیث روایت کرتے ہیں جسے "روایت الاکابر عن الاصاغر" کہا جاتا ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں اس کا معنی ہے کہ ایک راوی کسی ایسے دوسرے راوی سے حدیث حاصل کرے جو عمر اور طبقے (یعنی دور) کے اعتبار سے اس سے کم ہو یاعلم اور حفظ حدیث میں پہلے راوی سے کم درجے کاحامل ہو۔

# تعریف کی وضاحت

روایت الاکابر عن الاصاغر کا مطلب بیہ ہے کہ کوئی راوی کسی حدیث کو اپنے سے کم عمر راوی سے روایت کرے یا وہ دوسر اراوی پہلے راوی کی نسبت بعد کے طبقے سے تعلق رکھتا ہو جیسے کوئی صحابی تابعی سے حدیث حاصل کرے۔ اس کا ایک دوسر امفہوم بیہ ہے کہ ایک حافظ اور عالم شخص حدیث کو کسی ایسے شخص سے حاصل کرے جو علم و فضل میں پہلے شخص سے کم ہو اگر چہ وہ عمر میں پہلے شخص سے زیادہ ہو۔
زیادہ ہو۔

نوٹ: چونکہ ایک صحابی کاکسی تابعی سے یابڑی عمر کے شخص کا چھوٹی عمر سے یاعالم کاغیر عالم سے حدیث حاصل کرناایک عجیب سی بات ہے،اس وجہ سے محدثین کے ہاں ایسی احادیث کوخاص طور پر جانچااور پر کھاجاتا ہے۔ چھان بین کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ہوسکتا ہے کہ سند کو بیان کرنے میں کوئی غلطی ہوگئ ہوجس سے نام آگے پیچھے نہ ہوگئے ہوں۔ www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

اس سے ہمارے اہل علم کی تواضع اور انکساری کا اندازہ ہو تاہے کہ وہ ہر شخص سے علم حاصل کرنے کے لئے تیار ہاکرتے تھے خواہ وہ ان سے عمر اور مرتبے میں کم ہی کیوں نہ ہو۔

#### اقسام

#### اکابر کی اصاغرسے روایت کی تین اقسام ہیں:

- بڑاراوی چیوٹے راوی سے عمر اور طبقے دونوں کے اعتبار سے بڑا ہو یعنی اس کاعلم اور حفظ بھی چیوٹے راوی سے زیادہ ہو۔ (مثلاً کوئی صحابی کسی تابعی سے روایت کرے۔)
- بڑاراوی صرف علم و فضل کے اعتبار سے بڑا سمجھا جاتا ہوا گرچہ عمر میں وہ چھوٹے راوی سے کم ہو، مثلاً کوئی بڑا نوجوان عالم کسی بوڑھے غیر عالم سے حدیث روایت کریں۔ (امام مالک فقہ اور حدیث کے مشہور امام ہیں جبکہ عبداللہ بن دینار ایک عام بزرگ راوی ہیں۔)
- دونوں راوی ایک ہی طبقے سے تعلق رکھتے ہوں لیکن بڑاراوی عمر اور علم میں چھوٹے راوی سے زیادہ ہو۔ مثلاً بر قانی خطیب سے حدیث روایت کریں۔(بر قانی خطیب کے استاذ تھے۔)

### روايت الا كابر عن الاصاغر كي صورتيں

- صحابہ کی تابعین سے روایت۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ سیدناعبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما، کعب الاحبار علیہ الرحمۃ سے روایت کریں۔
  - تابعی کی تنع تابعی سے روایت۔ جیسے بچی بن سعید الانصاری، امام مالک (رحمۃ اللّٰد علیہا) سے حدیث روایت کریں۔

#### فوائد

اس قسم کی احادیث کی چھان بین کا فائدہ میہ ہو تاہے کہ یہ شک دور ہو جاتاہے کہ شاید روایت میں نام آگے بیچھے نہ ہو گئے ہوں یا چھوٹا راوی بڑے راوی سے زیادہ درجہ نہ رکھتا ہو۔

### مشهور تصانيف

ابوليتقوب اسحق بن ابراتيم الوراق (م403هـ) كى كتاب ما رواه الكبار عن الصغار والآباء عن الأبناء\_

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پرو گرام\_\_\_علوم الحديث

سوالات اور اسائنمنٹ

اکابر کی اصاغرے روایت کے علم کی اہمیت کیاہے؟

باب 4: باپ كابيے سے حصول مديث

تعریف

سند حدیث میں یہ نظر آئے کہ کوئی باپ اپنے بیٹے سے حدیث کوروایت کر رہاہے۔

مثال

اس کی مثال وہ حدیث ہے جو سیرناعباس نے اپنے بیٹے فضل رضی اللہ عنہماسے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وأله وسلم نے مز دلفہ میں جمع کرکے نمازیں ادا فرمائیں۔

فوائد

الی احادیث کی چھان بین سے بیرشک دور ہو جاتا ہے کہ شاید سند میں نام آگے پیچھے ہو گئے ہیں کیونکہ عام طور پر بیٹے ہی حدیث کو باپ سے روایت کرتے ہیں۔اس سے ہمارے اہل علم کی تواضع اور انکساری کا اندازہ ہو تا ہے کہ وہ ہر شخص سے علم حاصل کرنے کے لئے تیار رہاکرتے تھے خواہ وہ ان سے عمر اور مرتبے میں کم ہی کیوں نہ ہو۔

مشهور تصانيف

خطيب بغدادي كي كتاب "رواية الآباء عن الابناء" ـ

سوالات اور اسائتمنٹ

بیٹے کی باپ سے روایت کے علم کی اہمیت بیان سیجیے۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

# باب 5: بیٹے کا باپ سے حصول حدیث

#### تعريف

الیں حدیث جس کی سند میں کوئی بیٹا صرف اپنے باپ سے حدیث روایت کر رہاہو یااس کا باپ صرف اس کے داداسے حدیث روایت کر رہاہو۔

#### اہمیت

الی احادیث کی اہمیت ہے کہ ان میں عام طور پر باپ یا دادا کا نام درج نہیں کیا جاتا بلکہ "فلان عن ابیہ عن جدہ" کہہ کر سند لکھ دی جاتی ہے۔اس وجہ سے باپ اور دادا کے ناموں کا پتہ چلانا اہمیت اختیار کر جاتا ہے (تا کہ ان کی جرح و تعدیل کو چیک کیا جاسکے۔)

#### اقسام

#### اليى احاديث كى دوا قسام ہيں:

- راوی صرف اپنے باپ سے حدیث روایت کر رہا ہو۔ داداسے حدیث روایت نہ کی گئی ہو۔ اس کی مثالیں کثیر تعداد میں ہیں جیسے ابوالعشراء کی اپنے والد سے روایت۔ (ان کے اور ان کے والد کے نام میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ مشہور یہ ہے کہ ان کانام اسامہ بن مالک تھا۔)
- کسی راوی کی اپنے باپ سے اور باپ کی داداسے روایت۔اس کی مثال میہ کہ عمر و بن شعیب اپنے والدسے اور وہ ان کے دادا سے روایت کرتے ہیں۔ (عمر و بن شعیب کا پوراسلسلہ نسب میہ ہے، "عمر و بن شعیب بن محمد بن عبد الله بن عمر و بن عاص "۔ یہاں بظاہر یہی معلوم ہو تا ہے کہ داداسے مر او محمد ہیں لیکن اس حدیث کی دوسری اسناد سے میہ معلوم ہو تا ہے کہ یہاں عمر و کے نہیں بلکہ شعیب کے داداعبد الله بن عمر ورضی الله عنہمامر ادہیں جو کہ مشہور صحابی ہیں۔)

#### فوائد

ان احادیث پر تحقیق کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ راویوں کے باپ اور داداکانام معلوم ہوجاتا ہے (اور ان کے ثقہ ہونے یانہ ہونے کاعلم بھی ہو جاتا ہے۔) اس سے یہ بھی معلوم ہو جاتا ہے کہ " دادا" سے کیا مر ادہے۔ کیا یہاں مذکورہ راوی کے دادا جان مر ادہیں یاراوی کے والد کے دادا جان یعنی اصل راوی کے پڑ دادا۔ www.islamic-studies.info معلوم اسلاميه پر و گرام \_ \_ \_ علوم الحديث

#### مشهور تصانيف

- ابونفر عبيد الله بن سعيد العوائلي كي كتاب رواية الأبناء عن الآبائهم.
  - ابن الي خثيمه كا جزء من روى عن أبيه عن جدهـ
- حافظ علائى كاكتاب الوشي المعلم في من روى عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وسلم\_

# باب 6: مُدَنَّ اور روایت الاً قران

# ا قران کی تعریف

ا قران، قرین کی جمع ہے جس کا معنی ہے ساتھی۔اصطلاحی مفہوم میں اقران ایسے راویوں کو کہتے ہیں جو عمر اور اسناد میں ایک دوسرے کے قریب ہوں۔

### روایت الا قران کی تعریف

اس کا مطلب ہے کہ ایک ساتھی دوسرے ساتھی سے حدیث روایت کرے۔اس کی مثال ہیہ ہے کہ سلیمان التیمی، مِسعر بن کدام سے حدیث روایت کریں۔ بید دونوں قریبی ساتھی ہیں۔ ہمیں ایسی کسی حدیث کاعلم نہیں ہے جو مسعر نے سلیمان سے روایت کی ہو۔

### مدنج کی تعریف

یہ "تد بیج" کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے مزین کیا ہوا۔ یہ "چپرے کی آرائش" سے ماخوذ ہے۔ اس کو مدن کا نام اس لئے دیا گیا ہے کہ روایت کرنے والے دونوں راوی مرتبے میں ایک دوسرے کے برابر ہوتے ہیں۔

اصطلاحی مفہوم میں مدنج الیم حدیث کو کہا جاتا ہے جس کے راوی ایک دوسرے کے ساتھی ہوں۔

### مد بج کی مثالیں

- صحابہ میں اس کی مثال ہیہ ہے کہ سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ، سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہاسے یاسیدہ عائشہ، حضرت ابوہریرہ سے حدیث روایت کریں۔
  - تابعین میں اس کی مثال ہے ہے کہ زہری، عمر بن عبد العزیز سے یا عمر بن عبد العزیز زہری سے حدیث روایت کریں۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_علوم الحدیث

• تبع تابعین میں اس کی مثال یہ ہے کہ امام مالک، امام اوزاعی سے یا اوزاعی مالک سے حدیث روایت کریں۔

فوائد

مدنج حدیث کی تحقیق کا فائدہ یہ ہو تاہے کہ اس سے بیر شک دور ہو جاتا ہے کہ شاید سند میں ایک راوی کا نام محض اضافی طور پر آگیا ہویا سند میں لفظ 'و' یعنی 'اور 'کی جگہ 'عن ' یعنی 'ان سے روایت ہے ' لکھا گیا ہو۔

#### مشهور تصانيف

- دار قطنی کی "المدیج"۔
- ابوشيخ الاصبهاني كي "رواية الا قران " ـ

سوالات اور اسائتمنٹ

مدنج اور روایت الا قران میں فرق بیان کیجیے۔

# باب 7: سابق اور لاحق

#### تعريف

سابق، سَبَقَ کا اسم فاعل ہے اور اس کا معنی ہے پہلے والا جبکہ لاحق "لحاق" کا اسم فاعل ہے جس کا معنی ہے بعد والا۔ سابق سے مر ادوہ راوی ہے جس نے پہلے وفات یائی ہواور لاحق سے مر ادوہ راوی ہے جس نے بعد میں وفات یائی ہو۔

اصطلاحی مفہوم میں سابق اور لاحق ان دوراویوں کو کہتے ہیں جنہوں نے ایک ہی استاذ سے حدیث کاعلم حاصل کیا ہو لیکن دونوں کے سن وفات میں بڑا فرق پایا جاتا ہو۔

#### مثال

- ایک مثال محمد بن اسحق السراج (313-216ھ) کی ہے۔ ان کے شاگر دوں میں بخاری (م256ھ) اور ابو حسین احمد بن محمد الخفاف (م393ھ) شامل ہیں۔ ان دونوں شاگر دوں کی وفات میں 137 سال کا فرق ہے۔
- دوسری مثال امام مالک(179-90ھ) کی ہے۔ ان سے روایت کرنے والے زہری (م 125ھ) بھی ہیں اور احمد بن اساعیل

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

السہمی (م 259ھ) بھی۔ ان دونوں کے سن وفات میں 135 سال کا فرق ہے۔ زہری، مالک سے زیادہ عمر کے تھے۔ زہری تابعی اور مالک تیج تابعی تھے۔ زہری نے مالک سے جو روایات کی ہیں وہ "روایۃ الاکابر عن الاصاغر" میں شار ہوتی ہیں۔ سہمی، مالک کی نسبت کم عمر تھے۔ انہوں نے سوسال سے زائد عمر یائی۔ اسی وجہ سے ان کی اور زہری کے سن وفات میں طویل فرق یا یا جاتا ہے۔

فوائد

سابق ولاحق کی بحث سے دلوں میں علواسناد کی اہمیت پیدا کی جاسکتی ہے۔ اس کے علاوہ اس سے اس شک کا ازالہ ہو سکتا ہے کہ چو نکہ سن وفات میں اتنا فرق پایا جاسکتا ہے اس لئے یہ ممکن ہے کہ حدیث کی سند ٹوٹی ہوئی (منقطع) ہو۔

مشهور تصانيف

خطیب بغدادی کی کتاب "السابق واللاحق"۔

سوالات اور اسائنمنٹ

- سابق اور لاحق کی تعریف کیجیے۔
- سابق اور لاحق کاعلم حاصل کرنے کی اہمیت بیان تیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

# يونك12: اساء الرجال (راوبون كاعلم)

# باب 1: صحابه كرام

# صحانی کی تعریف

لغوی اعتبار سے صحابی، صحبت کامصدر ہے۔ صحابی کی جمع صحابہ ہے جس کامعنی ہے ساتھی۔

اصطلاحی مفہوم میں صحابی اس شخص کو کہا جاتا ہے جس نے حالت ایمان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے ملاقات کی ہواور اس کے بعد ان کی وفات بھی حالت اسلام ہی میں ہوئی ہو۔ صحیح نقطہ نظر کے مطابق اگر کوئی صحابی بچھ عرصے کے لئے مرتد بھی ہو جائے لیکن بعد میں دوبارہ اسلام قبول کرلے تووہ صحابی ہی کہلائے گا۔

#### اہمیت و فوائد

صحابہ کے علم کے کثیر فوائد ہیں۔ فن حدیث میں اس علم کا فائدہ یہ ہے کہ اس کی بدولت مرسل حدیث کوتر تی دے کر متصل کے درج تک لایا جاسکتا ہے۔

# کسی شخص کے صحابی ہونے کا علم کیسے ہو تاہے؟

- تواتر کے ذریعے جیسے سید ناابو بکر وعمریا دیگر عشرہ مبشرہ کے صحابہ رضی اللہ عنہم۔
  - شهرت کے ذریعے جیسے ضام بن ثعلبہ اور عکاشہ بن محصن رضی اللہ عنہما۔
    - کسی اور صحابی کی دی ہوئی خبر کے ذریعے کہ یہ صاحب، صحابی ہیں۔
    - کسی ثقہ تابعی کی دی ہوئی خبر کے ذریعے کہ بیہ صاحب، صحابی ہیں۔
- خودان صاحب کے دعوے کے ذریعے بشر طیکہ وہ قابل اعتماد ہوں اور ان کا صحابی ہونا ممکن ہو (یعنی وہ عہد رسالت میں عرب میں مرب موجو درہے ہوں۔ مثال کے طور پر رتن ہندی کا صحابی ہونے کا دعوی قبول نہ کیا جائے گا کیونکہ اس نے بید دعوی 6000ھ میں کیا تھا۔ ذہبی کہتے ہیں کہ وہ جھوٹا شخص تھا۔) (المیزان جہ 2 ص 45)

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

### تمام صحابه عادل ہیں؟

سب کے سب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم عادل یعنی اچھے کر دار کے حامل ہیں خواہ وہ فتنوں کے دور میں ان میں مبتلا ہوئے ہوں یا نہ ہوں۔ ان پر اعتماد کرنے والوں کے اتفاق رائے سے یہ بات طے ہے۔ ان کے عادل ہونے کا معنی یہ ہے کہ وہ کبھی جان بوجھ کر کسی جھوٹی بات کور سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب نہیں کرتے اور نہ ہی آپ کے تھم سے انحراف کرتے ہیں۔

اس سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ صحابی کی بیان کی گئی تمام احادیث کو قبول کیا جائے گا اور اس معاملے میں ان کے کر دار کو پر کھا نہیں جائے گا۔ ان میں سے جو حضرات فتنوں میں مبتلا ہو گئے (جیسے جنگ جمل وصفین کے فتنے وغیرہ) ، ان کے بارے میں یہ اچھا گمان رکھا جائے گا۔ ان میں اجتہادی غلطی تھی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کازمانہ سب سے بہترین تھا اور وہ شریعت پر عمل کرنے والے تھے۔

### کثرت سے احادیث روایت کرنے والے صحابہ

صحابہ میں چھے صحابی رضی اللہ عنہم کثرت سے حدیث بیان کرنے والے تھے۔

- ابوہریرہ: ان سے 5374 احادیث منقول ہیں اور ان سے 300 سے زائد افراد نے احادیث روایت کی ہیں۔
  - عبدالله بن عمر: ان سے 2630احادیث مروی ہیں۔
  - انس بن مالک: ان سے 2286احادیث مروی ہیں۔
  - ام المومنين عائشه: ان سے 2210 احادیث مروی ہیں۔
  - عبرالله ابن عباس: ان سے 1660 احادیث مروی ہیں۔
    - جابر بن عبد الله: ان سے 1540 احادیث مروی ہیں۔

# سب سے زیادہ علم والے صحابی

روایت کرنے والے صحابہ میں سب سے بڑے عالم سیدناعبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہماہیں۔ ان کے علاوہ بڑی عمر کے صحابہ میں بھی بڑے علاء گزرے ہیں۔ مسروق کی رائے کے مطابق، "صحابہ کرام میں علم چھ افراد پر ختم ہے اور وہ سیدناعمر، علی، ابی بن کعب، زید بن ثابت، ابو درداء، اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہم ہیں۔ اس کے بعد ان چھ کاعلم سیدناعلی اور عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہما پر ختم ہے۔ "

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

#### عبادلہ سے کیامراد ہے؟

عباد لہ سے مراد وہ صحابہ ہیں جن کانام عبداللہ ہے۔ ویسے تو عبداللہ نام کے صحابہ کی تعداد تین سوکے قریب ہے لیکن یہ لفظ بول کر چار مخصوص صحابی مراد لئے جاتے ہیں:

- عبدالله بن عمر
- عبد الله بن عباس
  - عبدالله بن زبير
- عبدالله بن عمرو بن عاص رضى الله عنهم

ان چاروں صحابہ کی خصوصیت سے ہے کہ بیہ سب کے سب بڑے عالم تھے اور ان سب نے طویل عمر پائی جس کی وجہ سے ان کا علم ہر طرف پھیل گیا جس کے باعث انہیں امت میں خصوصی مقام اور مرتبہ حاصل ہوا۔ جب بیہ چاروں حضرات کسی معاملے میں متفق ہوں تو کہا جاتا ہے کہ " بیہ عبادلہ کی رائے ہے۔ "

#### صحابه کی تعداد

صحابہ کرام کی صحیح تعداد کو متعین کرنا تو مشکل ہے لیکن اس معاملے میں اہل علم کی مختلف آراء پائی جاتی ہیں۔ ان سے استفادہ کرتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ صحابہ کی تعداد ایک لا کھ سے زائد تھی۔ ان میں مشہور ترین رائے ابن زرعۃ الرازی کی ہے، "رسول اللہ صلی اللہ صلی اللہ علیہ واللہ وسلم سے 124,000 صحابہ نے علم حاصل کیا اور پھر ان صحابہ سے حدیث روایت کی گئی۔" (التقریب مع التدریب جد 2 – 2201)

#### صحابہ کے طبقات

صحابہ کرام کے طبقات کی تعداد کے بارے میں اہل علم میں اختلاف رائے پایاجا تا ہے۔ بعض اہل علم نے اسلام قبول کرنے کے وقت یا ہجرت کے وقت کے اعتبار سے انہیں طبقات میں تقسیم کیاہے اور بعض دیگر اہل علم نے اپنے اجتہاد کے مطابق کسی اور بنیاد پر ایسا کیا ہے۔ ابن سعد نے صحابہ کو پانچ طبقات اور حاکم نے بارہ طبقات میں تقسیم کیاہے۔ www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

نوٹ: صحابہ کی طبقات میں تقسیم کامقصدیہ ہے ان کے زمانے یاعلم وفضل کے اعتبار سے ان کی پہچان ہو سکے۔ مثال کے طور پر عمر کے اعتبار سے صحابہ کے بیہ طبقات بنائے جاسکتے ہیں:

- رسول الله صلى الله عليه واله وسلم سے پہلے پيدا ہونے والے صحابہ جيسے سيدنا حزہ وعباس رضى الله عنهما۔
  - رسول الله کے ہم عمر صحابہ جیسے سید ناابو بکر، عثان رضی الله عنهما۔
  - رسول الله سے دس پندرہ سال جیوٹے صحابہ جیسے سیدناعمرر ضی اللہ عنہ۔
  - رسول الله سے بیس تیس سال حیووٹے صحابہ جیسے سیدناعلی رضی الله عنه۔
- رسول الله کی عمر مبارک کے آخری جھے میں پیدا ہونے والے صحابہ جیسے سیدنا حسن و حسین اور عبد الله بن زبیر رضی الله عنهم۔

#### اسلام قبول کرنے کے اعتبار سے طبقات اس طرح بنائے جاسکتے ہیں:

- سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سیدناابو بکر، علی، خدیجۃ اور زید بن حارثہ رضی الله عنہم
- سابقون الاولون یعنی ابتدائی تین سالوں میں اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سیدناعثمان، مقداد بن اسود، بلال رضی الله عنهما۔
  - ہجرت حبشہ سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
    - باقی مکی دور میں اسلام قبول کرنے والے صحابہ
  - - ہجرت کے بعد اور جنگ بدر سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
    - جنگ بدر کے بعد اور جنگ احد سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
    - جنگ احد کے بعد اور صلح حدیبیہ سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ
  - صلح حدیبیہ کے بعد اور فتح مکہ سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ جیسے سید ناخالد بن ولید اور عمر و بن عاص رضی الله عنهما
    - فتح مكه كے بعد اسلام قبول كرنے والے صحابہ جيسے سيد ناسهيل بن عمر و، عكر مه بن ابوجهل، ابوسفيان رضى الله عنهم

#### فضيلت والے صحابہ

اہل سنت کا اس بات پر اتفاق رائے ہے کہ صحابہ میں سب سے افضل سیدنا ابو بکر صدیق اور ان کے بعد سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہما ہیں۔ ان کی اکثریت کے نقطہ نظر کے مطابق اس کے بعد سیدنا عثمان، اسے کے بعد سیدنا علی، اسے کے بعد باقی عشرہ مبشرہ، اس کے بعد اہل بدر، اس کے بعد اہل احد اور اس کے بعد ہیت الرضوان میں شریک ہونے والے صحابہ رضی اللہ عنہم کا در جہ ہے۔ (اہل تشیع سیدنا علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

على رضى الله عنه كوسب سے افضل صحابی قرار دیتے ہیں۔)

سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے صحابہ

- آزاد مر دول مین: سیدناابو بکر صدیق
  - بچوں میں: سیدناعلی
- خواتين مين: ام المومنين سيده خديجه
- آزاد کر ده غلامول میں: سیدنازید بن حارثه
- غلامول میں: سید نابلال بن رباح رضی الله عنهم

### سبسے آخر میں وفات پانے والے صحابہ

سب سے آخر میں وفات پانے والے صحابی سیدناعامر بن وا ثلہ اللیثی ہیں جنہوں نے مکہ میں 100ھ میں وفات پائی۔ اکثر اہل علم کی رائے کے مطابق ان سے پہلے وفات پانے والے آخری صحابی سیدناانس بن مالک رضی اللہ عنہ ہیں جنہوں نے 93ھ میں بصر ہ میں وفات پائی۔

#### مشهور تصانیف

- ابن حجر عسقلانی کی "الاصابة فی تمییزالصحابة"۔
- ابن الاثيركى "اسدالغابة في معرفة الصحابة " ـ
- ابن عبدالبركي "الاستيعاب في معرفة الاصحاب" ـ

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- سیرت صحابہ پر لکھی گئی کسی کتاب سے کم از کم دس صحابہ کرام کے حالات زندگی کامطالعہ کیجیے۔
- طبقات ابن سعد میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے جو طبقات بیان کیے گئے ہیں ، ان کی ایک فہرست تیار کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

## باب 2: تابعين

## تابعی کی تعریف

تابعی کی جمع تابعین ہے۔ لغوی اعتبار سے اس کا معنی ہے بعد میں آنے والا۔ اصطلاحی مفہوم میں تابعی اس شخص کو کہا جاتا ہے جس نے کسی صحابی سے حالت اسلام ہی پر وفات پائی ہو۔ ایک رائے یہ بھی ہے کہ تابعی اس شخص کو کہتے ہیں جس نے کسی صحابی کی صحبت اختیار کی ہو۔

#### فوائد

تابعین کو جانئے سے مرسل اور متصل احادیث میں فرق کیا جاسکتا ہے۔

### تابعین کے طبقات

تابعین کے طبقات کی تعداد کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ ہر عالم نے الگ انداز میں انہیں طبقات میں تقسیم کیا ہے۔ امام مسلم نے انہیں تین، ابن سعد نے چار اور حاکم نے پانچ طبقات میں تقسیم کیا ہے۔ ان میں سب سے افضل تابعی انہیں سمجھا جاتا ہے جنہیں عشرہ مبشرہ کے صحابہ سے شرف صحبت حاصل ہو۔

## مخضر مدن

مخضر مین، مخضر م کی جمع ہے۔ اس کا مطلب ہے ایسے افراد جو جاہلیت اور پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے زمانے میں موجو در ہے ہوں لیکن ان کی آپ سے ملا قات نہ ہوئی ہو (لیکن وہ آپ پر ایمان لے آئے ہوں۔) صحیح نقطہ نظر کے مطابق مخضر مین کو تابعین میں شار کیا جاتا ہے۔ امام مسلم کی رائے کے مطابق مخضر مین کی تعداد ہیں ہے لیکن درست سے ہے کہ ان کی تعداد اس سے زیادہ ہے۔ ابو عثمان النہدی اور اسود بن بیزید النخعی کا شار انہی میں ہو تا ہے۔ (اویس قرنی اور حبشہ کے باد شاہ نجاشی کا شار بھی انہی میں ہو تا ہے۔)

## تابعین کے سات فقہاء

سات تابعین کو فقہاء کہا جاتا ہے۔ یہ حضرات تابعین میں بڑے اہل علم ہوئے ہیں۔ یہ سب کے سب مدینہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے نام یہ ہیں:

• سعيد بن مسيب

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

- قاسم بن محمد بن ابو بكر
  - عروة بن زبير
  - خارجه بن زيد
- ابوسلمة بن عبدالرحمٰن
- عبيد الله بن عبد الله بن عتبه
- سليمان بن بيار رحمة الله عليهم اجمعين

(ابن مبارک نے ابوسلمۃ کی جگہ سالم بن عبداللہ بن عمر کو اور ابوالزناد نے ان کی جگہ ابو بکر بن عبدالرحمٰن کوسات فقہاء تابعین میں شار کیاہے۔)

## تابعین میں سب سے افضل حضرات

اہل علم کی اس معاملے میں مختلف آراء ہیں۔ مشہوریہ ہے کہ سعید بن مسیب رحمہ اللہ ان میں سب سے افضل ہیں۔ محمد بن خفیف الشیر ازی نے بیان کیا ہے کہ اہل مدینہ سعید بن مسیب کو، اہل کو فیہ اویس القرنی کو اور اہل بصر ہ حسن بصری رحمۃ اللہ علیہم کو سب سے افضل سمجھتے ہیں۔

## تابعین میں سب سے افضل خواتین

ابو بکرین داؤد کی رائے کے مطابق حفصۃ بنت سیرین اور عمرۃ بنت عبد الرحمٰن اور ان کے بعد ام الدرداء (الصغریٰ) رحمۃ اللہ علیہن سب سے افضل تابعیات ہیں۔

مشهور تصانيف

ابوالمطرف بن قطيس الاندلسي كى كتاب "معرفة التابعين" - (الرسالة المستطرفة ص 105)

سوالات اور اسائتمنٹ

تابعین کے مشہور اہل علم بالخصوص سات فقہا کے حالات زندگی کوانٹر نیٹ پر تلاش کر کے ان کامطالعہ سیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

## باب 3: راوبول میں رشتہ

#### الهميت

یہ علوم حدیث کاوہ فن ہے جس میں حدیث کے ماہرین نے خصوصی تصانیف لکھی ہیں۔ اس علم میں ہر طبقے کے راویوں میں سے بہن بھائیوں کا پتہ چلایا جاتا ہے۔ اس فن کی خصوصیت ہیہ ہے کہ اس کے ذریعے ماہرین حدیث کے راویوں سے متعلق معلومات جمع کرنے کے اہتمام کاعلم ہو تاہے۔ اس سے ہر راوی کے شجرہ نسب اور اس کے بھائیوں کاعلم ہو تاہے۔

#### فوائد

اگر دوراویوں کے باپ کانام ایک ہی ہوتواس سے بیشک پیدا ہو سکتا ہے کہ یہ دونوں بھائی ہیں جبکہ در حقیقت ہمیشہ ایسانہیں ہو تا۔ اس علم کے ذریعے بیہ معلوم کیا جاتا ہے کہ بیہ دونوں راوی بھائی نہیں بلکہ ان کے باپوں کے نام اتفاقاً ملتے جلتے ہیں۔ مثال کے طور پر عبداللہ بن دینار اور عمروبن دینار کے بارے میں بیہ غلط فہمی پیدا ہو سکتی ہے کہ یہ بھائی ہیں حالا نکہ ایسا نہیں ہے۔ ان دونوں کے باپ کانام دینار تھا۔

## مثاليل

- دوبھائیوں کی مثال: صحابہ میں خطاب کے بیٹے زید اور عمر رضی اللہ عنہما۔
- تین بھائیوں کی مثال: صحابہ ہی میں ابوطالب کے بیٹے عقیل، جعفر اور علی رضی اللہ عنہم۔
- چار بھائیوں کی مثال: تبع تابعین میں ابوصالح کے بیٹے تھیل،عبداللہ،صالح اور محمد علیہم الرحمة۔
- پانچ بھائیوں کی مثال: تبع تابعین ہی میں عینیہ کے بیٹے سفیان، آدم، مجمہ، ابراہیم اور عمران علیهم الرحمة ۔
- چھ بھائیوں کی مثال: تابعین میں سیرین کے بیٹے اور بیٹیاں مجمہ،انس، کیمی،معبد،حفصۃ اور کریمۃ علیہم الرحمۃ۔
- سات بھائیوں کی مثال: صحابہ میں مقرن کی اولاد نعمان، معقل، عقیل، سوید، سنان، عبدالرحمٰن اور عبداللّٰد رضی اللّٰه عنہم۔ ان ساتوں کو بہ شرف حاصل ہے کہ بہ سب کے سب مکی دور میں ایمان لائے اور انہوں نے ہجرت کی۔اس فضیلت میں کوئی اور بہن بھائی ان کے ساتھ شریک نہیں ہیں۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ بہ سب کے سب غزوہ خندق میں اکتھے تھے۔

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

### مشهور تصانيف

- - ابوالعباس السراج كى كتاب "الاخوة" ـ

# باب 4: متفق اور مفترق راوی

### تعريف

لغوی اعتبار سے متفق، اتفاق کا اسم فاعل ہے اور مفترق، افتراق کا۔ یہ ایک دوسرے کے متضاد ہیں۔ متفق کا معنی ہے اتفاق کرنے والے اور مفترق کا معنی ہے اتفاق نہ کرنے والے۔

اصطلاحی مفہوم میں متفق ان مختلف راویوں کو کہاجا تاہے جن کے نام، کنیت، باپ کے نام، دادا کے نام، نسبت وغیر ہ ایک ہی ہوں۔

### مثالين

- خلیل بن احمد: اس نام کے چھ افراد ہیں۔ان میں سے ایک (مشہور عالم) سیبویہ کے استاذ تھے۔
  - احمد بن جعفر بن حمد ان: اس نام کے ایک ہی دور میں چار افر اد تھے۔
    - عمر بن خطاب: اس نام کے چھ افراد ہیں۔

#### اہمیت

یہ ایک نہایت ہی اہم علم ہے۔اس سے ناوا قفیت کی وجہ سے بعض بڑے اہل علم کو بھی غلطی لگی ہے۔اس علم کے بڑے فوائد یہ ہیں:

- ایک ہی نام کے باعث کوئی یہ سوچ سکتا ہے کہ یہ ایک ہی شخص ہے جبکہ در حقیقت وہ مختلف افراد ہوتے ہیں۔ یہ "مہمل" کا بالکل الٹ ہے جس میں ایک ہی شخص کو دو سمجھا جا سکتا ہے ،
- اس علم کی بدولت مختلف افراد میں فرق کیا جاسکتا ہے۔ عین ممکن ہے کہ ایک ہی نام کے افراد میں سے ایک "ضعیف" اور دوسرا" ثقه "۔ ہم افراد میں فرق نه کرنے کی بناپر ثقه کوضعیف اور ضعیف کو ثقه قرار دے دیں۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

## ایک ہی نام کے مختلف افراد میں فرق بیان کرناکب ضروری ہے؟

جب ایک ہی نام کے کئی راوی ایک ہی زمانے میں پائے جاتے ہوں یا پھر ان سب کا استاذ ایک ہی ہویاان سب کا شاگر دکوئی ایک ہی شخص ہو تو اس صورت میں فرق کو بیان کر ناضر وری ہے۔اگر ایک ہی نام کے افر اد کے زمانے میں بہت زیادہ فاصلہ پایا جاتا ہو تو پھر ان افر اد کے فرق کو بیان کر ناضر وری نہیں ہے۔

## مشهور تصانيف

- خطیب بغدادی کی کتاب"المتفق والمفترق" ہے ایک نفیس کتاب ہے۔اس کے مختلف اجزا مخطوطوں کی شکل میں ملے ہیں۔
  - حافظ محمد بن طاہر (م 507ھ) کی کتاب "الانساب التنفقه"۔ یہ خاص طور پر متفق سے متعلق ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- متفق اور مفترق راوی کی تعریف کیجیے اور ان میں فرق بیان کیجیے۔
  - اس علم کی اہمیت بیان سیجیے۔

## باب 5: مُوتلفِ اور مختلِف راوى

### تعريف

لغوی اعتبار مو تلف، ائتلاف کا اسم فاعل ہے اور اس کا معنی ہے اکٹھا ہونے والے۔ مختلف، اختلاف کا اسم فاعل ہے۔ اصطلاحی مفہوم میں یہ راویوں کے ان ناموں کو کہتے ہیں جو حقیقت میں تو مختلف ہی ہوں لیکن انہیں غلطی سے ایک سمجھ لیاجائے۔

نوٹ: نام کے پڑھنے میں غلطی کی بنیادی وجہ دور قدیم کارسم الخط (Script) ہے۔ قدیم دور میں عربی حروف پر نقاط اور حرکات نہ لگائی جاتی تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ قر آن مجید کے متن کو غلطیوں سے محفوظ رکھنے کے لئے یہ اہتمام کیا گیا کہ ہزاروں کی تعداد میں لوگ استاذکی مد دسے قر آن کو نہ صرف زبانی حفظ کر لیتے بلکہ اسے پڑھ کر بھی استاذکو سنایا کرتے تھے۔ حدیث کو بھی اسی قسم کی غلطیوں سے محفوظ رکھنے کے لئے یہ طریق کاراختیار کیا گیا کہ شاگر دحدیث کو محض کتاب سے پڑھنے کی بجائے اسے استاذکے الفاظ غلطیوں سے محفوظ رکھنے کے ادوار میں رسم الخط کی ترقی کے ساتھ ساتھ قر آن، حدیث اور دیگر عربی کتابوں میں نقاط اور اعراب لگائے جانے لگے جس کے بعد اس قسم کی غلطی کاکوئی امکان باقی نہ رہا۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

## مثاليل

- اسلام' اور اسلّام'۔ ان میں سے پہلا تشدید کے بغیر ہے اور دوسر اتشدید کے ساتھ۔
- امسؤر' اور امُسَوَّر'۔ پہلے میں میم پر زیر ہے، سین پر سکون اور واو پر تشدید کے بغیر زبر۔ دوسرے میں میم پر پیش ہے، سین پر زبر اور واو پر تشدید کے ساتھ زبر۔
  - البزّاز اور البزّار البرّار البهلكا آخرى حرف از البه اور دوسرے كاارا۔
  - 'الثورى اور 'التوزى' يہلے ميں 'ث' اور 'ر' ہيں جبکہ دوسرے ميں 'ت' اور 'ز'

## كياحركات اور نقاط كو درج كياجا تاہے؟

(عربی کتابوں میں) اکثراو قات حرکات کو لکھا نہیں جاتا کیونکہ انہیں ہر جگہ درج کرنامشکل ہے۔ انہیں (طالب علم کو) پڑھ کر سنادیا جاتا ہے۔ بعض الفاظ پر اعراب لگائے جاتے ہیں۔ بسااو قات کسی خاص کتاب میں کسی خاص نام پر اعراب لگائے جاتے ہیں۔ بسااو قات بعض الفاظ پر ہر کتاب میں اعراب لگائے جاتے ہیں جیسے سلّام پر ہمیشہ تشدید درج کی جاتی ہے۔

### اہمیت اور فوائد

علم الرجال میں یہ فن نہایت ہی اہمیت کا حامل ہے۔ علی بن المدینی کہتے ہیں، "پڑھنے میں غلطی اکثر او قات ناموں ہی میں ہو جایا کرتی ہے کیونکہ نام ایسی چیز ہے جسے قیاس سے اخذ نہیں کیا جاسکتا۔ نہ تواس سے پہلے اور نہ ہی اس کے بعد کا کوئی لفظ اس کی توضیح کرتا ہے۔" (النخبة ص 68)

اس علم کا فائدہ بیہ ہے کہ نام کے پڑھنے میں غلطی نہ کی جائے (اور اس کے نتیجے میں ضعیف راوی کو ثقہ یا ثقہ کو ضعیف نہ سمجھ لیا جائے۔)

### مشهور تصانیف

- عبدالغني بن سعيد كي "المو تلف والمختلف" ـ
  - ابن ما كولاكي "الإ كمال" \_

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

سوالات اور اسائنمنٹ

مو تلف اور مختلف راوی میں فرق بیان تیجیے۔

## باب 6: متثابه راوی

## تعريف

لغوی اعتبار سے متثابہ، تثابہ سے اسم فاعل ہے اور اس کا معنی ہے ملتا جاتا۔ اسی سے (امور آخرت سے متعلق) قر آن کے متثابہات ہیں جن کا معنی (دنیاوی امور سے ) ملتا جاتا ہے۔

اصطلاحی مفہوم میں یہ ایسے افراد کو کہتے ہیں جن کے نام ایک جیسے ہوں لیکن ان کے والد کے نام اگر چیہ مختلف ہوں لیکن انہیں ایک ہی شخص سمجھ لیاجائے۔ یا جن کے والد کے نام ایک جیسے ہوں اور ان کے اپنے نام مختلف ہوں لیکن انہیں ایک ہی شخص سمجھ لیاجائے۔

### مثاليل

- 'محد بن عَقیل' اور 'محد بن عُقیل'۔ دونوں راویوں کانام محد ہے لیکن ایک کے والد کانام 'عَقیل' (عین پر زبر اور قاف پر زیر کے ساتھ) ہے۔ (غلطی سے ان دونوں کو کے ساتھ) ہے۔ (غلطی سے ان دونوں کو ایک ہی شخص سمجھا جاسکتا ہے۔)
- اشُرَت کی بن نعمان اور اشر تن نعمان ا۔ اس میں راویوں کے والد کا نام ایک ہی ہے لیکن راویوں کے اپنے نام مختلف ہیں (جنہیں پڑھنے میں غلطی ہوسکتی ہے۔)

فوائد

اس علم کافائدہ یہ ہے کہ اس کی مدد سے ملتے جلتے ناموں میں فرق کیا جاسکتا ہے اور تصحیف (غلط پڑھنے) سے بچا جاسکتا ہے (جس کے نتیجے میں ثقہ راوی کوضعیف اور ضعیف کو ثقہ قرار دینے سے محفوظ رہا جاسکتا ہے۔)

متثابه کی دیگراقسام

متثابه کی کچھ اور اقسام بھی ہیں جن میں دیگر وجوہات کی بنیاد پر ناموں میں فرق پیدا ہو سکتا ہے:

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

• راوی کے نام میں الفاظ یا حروف آگے پیچھے ہو جائیں جیسے 'اسود بن یزید' کو 'یزید بن اسود' کر دیا جائے یا پھر 'ابوب بن سیار' کو 'ابوب بن سیار' کو 'ابوب بن بیار' پڑھا جائے۔ اس قشم کو " متثابہ مقلوب " کہا جاتا ہے۔

## مشهور تصانیف

- خطيب بغدادي كي كتاب" تلخيص المتشابه في الرسم، وحماية مااشكل منه عن بوادر التصحيف والوہم "\_
- خطیب بغدادی ہی کی " تالی التلخیص " ۔ یہ پہلی کتاب کا تکملہ ہے۔ مصر کے دار لکتب میں ان کے مکمل نسخے مل چکے ہیں۔

خطیب کی بید دونوں کتابیں اس موضوع پر لاجواب ہیں اور اس موضوع پر ایسی کوئی کتاب نہیں لکھی گئیں۔

# باب 7: مُهمَل راوی

### تعریف

لغوی اعتبار سے مہمل، اہمال کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے ترک کیا گیا۔ اصطلاحی مفہوم میں اگر ایک شخص دو ایسے افراد سے حدیث روایت کررہاہوں جن کے نام یاباپ داداکے نام ملتے جلتے ہوں اور بیہ شخص بیر واضح نہیں کرتا کہ کہاں کونساراوی مر ادہے تواسے مہمل کہا جائے گا۔

## مہمل ہونے سے کب فرق پڑتا ہے؟

اگر ان دونوں راویوں میں سے ایک ثقہ اور دوسر اضعیف ہو تو عین ممکن ہے کہ ثقہ کی بیان کر دہ حدیث کو ضعیف اور ضعیف کی بیان کر دہ حدیث کو صحیح سمجھ لیاجائے۔اگریہ دونوں راوی ہی ثقہ ہیں تو پھر مہمل ہونے سے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

## مثاليل

- دو ثقه راویوں کی مثال میہ ہے کہ امام بخاری 'احمد' کے والد کا نام لئے بغیر سے روایت کرتے ہیں۔ ابن وہب کہتے ہیں کہ اس سے ان کی مر اد'احمد بن صالح' یا'احمد بن عیسی' ہوتی ہے اور بید دونوں ثقه راوی ہیں۔
- ایک ثقه اور ایک ضعیف راوی کی مثال اسلیمان بن داؤد الخولانی' اور اسلیمان بن داؤد الیمانی' ہیں۔ ان میں سے خولانی ثقه ہیں اوریمانی ضعیف ہیں۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

## مهمل اور مبهم میں فرق

مہمل اور مبہم میں فرق یہ ہے کہ مہمل میں راوی کانام لیا گیاہو تاہے لیکن اسے متعین کرنے میں مشکل ہور ہی ہوتی ہے جبکہ مبہم میں راوی کانام ہی درج نہیں کیاجا تا۔

مشهور تصانيف

خطیب بغدادی کی کتاب "الممکل فی بیان المهممل" ـ

# باب 8: مبهم راوی

### تعریف

لغوی اعتبار سے مبہم، ابہام کا اسم مفعول ہے اور اس کا معنی ہے، غیر واضح چیز۔ اصطلاحی مفہوم میں مبہم اس راوی کو کہتے ہیں جس کا نام حدیث کی سند میں واضح طور پر بیان نہیں عدیث کے متن میں آنے والے کسی شخص کا نام بھی واضح طور پر بیان نہیں کیا گیاہو۔ بسااو قات حدیث کے متن میں آنے والے کسی شخص کا نام بھی واضح طور پر بیان نہیں کیا گیاہو تا۔ اسے بھی مبہم ہی کہاجا تاہے۔

#### فوائد

اگر سند میں کسی راوی کے نام میں ابہام پایا جائے تواسے معلوم کرنے کا فائدہ بیہ ہو تاہے کہ اس راوی کے ثقبہ یاضعیف ہونے کاعلم ہو جاتا ہے جس کے نتیج میں حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔

(بعض او قات حدیث کے متن میں کوئی واقعہ بیان کیا گیا ہو تاہے یاویسے ہی کسی شخص کا تذکرہ کیا گیا ہو تاہے لیکن اس کانام مبہم ہو تاہے۔) ایسی صورت میں اس ابہام کو دور کرنے کا فائدہ یہ ہو تاہے کہ یہ معلوم ہو جاتاہے کہ حدیث میں بیان کر دہ کوئی واقعہ کس شخص سے متعلق ہے یا حدیث میں سوال کرنے والا شخص کون ہے یا اگر حدیث میں اس شخص کی تعریف یا فد مت کی گئی ہو تو اس شخص کا اچھا یا براہو نامعلوم ہو جائے گاو غیرہ و غیرہ ۔ متن میں ابہام دور کرنے سے جلیل القدر صحابہ رضی اللہ عنہم کے حالات کا علم ہو تاہے۔

## مبهم كومتعين كيي كياجاسكتابع؟

اگر وہی حدیث کسی اور سند سے بھی مر وی ہو تو ممکن ہے کہ دوسری سند میں نام متعین طریقے سے لئے گئے ہوں۔ دوسر اطریقہ بیہ ہے کہ سیرت کے ماہرین شخقیق کر کے اس شخص کے نام کا تعین کریں۔ www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

## مبهم کی اقسام

مبهم کواس کے ابہام کی شدت کے اعتبار سے چار قسموں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ہم ان کا آغاز مبهم ترین سے کریں گے:

- کسی کانام لینے کی بجائے اس کو مردیاخاتون یا شخص کہہ کر ذکر کیاجائے: اس کی مثال سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما کی حدیث ہے کہ "ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے پوچھا کہ کیا حج ہر سال کرنافرض ہے؟" یہاں اشخص اسے مراد الاقرع بن حابس ارضی اللہ عنہ ہیں۔
- کسی کا نام لینے کی بجائے بیٹا یا بیٹی کہہ کر اس کا ذکر کیا جائے: اسی میں بہن، بھائی، بھیتجا، بھیتجی، بھانجی کہہ کر بیان کرنا شامل ہے۔ اس کی مثال سیدہ ام عطیہ رضی اللہ عنہا کی حدیث ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی بیٹی (کی میت) کویانی اور پتوں سے عنسل دیا۔ " یہاں بیٹی کانام نہیں لیا گیا۔ اس سے مر ادسیدہ زینب رضی اللہ عنہا ہیں۔
- کسی کانام لینے کی بجائے اسے چیا یا پھو پھی کہا جائے: اسی میں ماموں، خالہ یا کزن بھی شامل ہیں۔ اس کی مثال سیدنا رافع بن خد تن کر ضی اللہ عنه کی حدیث ہے جس میں انہوں نے اپنے چیا کا ذکر کیا ہے۔ ان کے چیا کانام طُھیر بن رافع تھا۔ اسی طرح سیدناجابر رضی اللہ عنه نے ایک حدیث میں اپنی پھو پھی کا ذکر کیا ہے۔ ان کانام فاطمہ بنت عمرو تھا۔
- کسی کانام لینے کی بجائے اسے خاوند یا بیوی کہہ کر پکاراجائے: اس کی مثال صحیحین کی حدیث ہے جس میں سیدہ سبیعة رضی اللہ عنہ کی عنہا کے خاوند کی وفات کا ذکر ہے۔ ان کے خاوند کانام سعد بن خولہ تھا۔ اسی طرح سیدنا عبد الرحمٰن بن زبیر رضی اللہ عنہ کی زوجہ کا ذکر بھی کیا گیا ہے۔ ان کانام تمیمة بنت وہب تھا۔

### مشهور تصانيف

اس ضمن میں اہل علم جیسے عبدالغنی بن سعید، خطیب، اور نووی وغیرہ نے بہت سے کتابیں تصنیف کی ہیں۔ ان میں سب سے بہترین کتاب ولی الدین العراقی کی 'المستفاد من المبہات المتن والاسناد" ہے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

مهمل اور مبهم راوی میں فرق بیان کیجیے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

## باب 9: ۇحدان راوى

### تعریف

لغوی اعتبار سے وحدان ایک کی جمع ہے یعنی بہت سے اکیلے۔ اصطلاحی مفہوم میں وحدان ان راویوں کو کہتے ہیں جن سے سوائے کسی ایک ہی شخص کے کسی اور نے حدیث روایت نہ کی ہو۔

#### فوائد

(چونکہ وحدان عام طور پر نامعلوم افراد ہوتے ہیں اور ان کے تفصیلی حالات کا علم نہیں ہوتا اس وجہ سے) وحدان کی شخصیت سے متعلق معلومات سے یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ وہ صحابی ہے یا نہیں۔ صحابی نہ ہونے کی صورت میں ایسے شخص کی بیان کر دہ احادیث کو مستر دکر دیاجاتا ہے (کیونکہ ان کے اتنے حالات معلوم نہیں ہوتے جن کی بنیاد پر ان کے ثقہ ہونے یانہ ہونے کا فیصلہ کیاجا سکے۔)

## مثاليل

صحابہ میں وحدان کی مثال عروۃ بن مضرس رضی اللہ عنہ ہیں جن سے سوائے شعبی کے اور کوئی حدیث روایت نہیں کر تا۔ دوسری مثال مسیب بن حزن رضی اللہ عنہ ہیں جن سے ان کے بیٹے سعید کے علاوہ کوئی اور شخص حدیث روایت نہیں کر تا۔ تابعین میں وحدان کی مثال ابوالعشراء ہیں جن سے سوائے حماد بن سلمۃ کے اور کوئی حدیث روایت نہیں کر تا۔

## کیا بخاری ومسلم نے بھی وحدان سے حدیث روایت کی ہے؟

حاکم اپنی کتاب" المدخل" میں لکھتے ہیں کہ امام بخاری ومسلم نے وحدان سے کوئی حدیث روایت نہیں کی۔ ان کی بیہ بات درست نہیں ہے کیو نکہ بخاری ومسلم میں بہت سے ایسی روایات ہیں جو وحدان سے روایت کی گئی ہیں۔ اس کی مثال بیہ احادیث ہیں:

- ابوطالب کی وفات سے متعلق حدیث صرف مسیب رضی الله عنه سے روایت کی گئی ہے۔ یہ بخاری و مسلم دونوں میں موجود ہے۔
- صحیح بخاری میں ایک حدیث مر داس الاسلمی سے قیس بن ابی حازم نے روایت کی ہے جن سے سوائے قیس کے اور کوئی حدیث روایت نہیں کر تا۔

ملوم اسلاميه پر و گرام \_ \_ \_ علوم الحديث www.islamic-studies.info

مشهور تصانيف

امام مسلم كى كتاب "المنفر دات والوحدان "\_

# باب 10: راوپوں کے مختلف نام، القاب اور کنیتیں

تعريف

اس قسم کی معلومات میں راویوں کے مختلف ناموں،القاب اور کنیتوں کا ذکر کیا جاتا ہے۔

نوٹ: عرب معاشرے میں یہ رواج آج تک موجو دہے کہ ان کے ہاں نام کی بجائے کسی شخص کے لقب یا کنیت سے اسے پکار نا تغظیم کی علامت سمجھا جاتا ہے۔ کنیت میں کسی شخص کو اس کے باپ یا اولا دکی نسبت سے پکارا جاتا ہے جیسے ابو محمدیا ابن زبیر۔

مثال

اس کی مثال محمد بن سائب الکلبی ہیں۔ انہیں بعض لوگ "ابوالضر" کے نام سے جانتے ہیں، بعض انہیں "حماد بن سائب" کہتے ہیں اور بعض انہیں "ابوسعید" کے نام سے جانتے ہیں۔

فوائد

ان معلومات کا فائدہ میہ ہے کہ ان کی بدولت میہ شک دور جاتا ہے کہ یہ ایک ہی شخص ہے یا کئی افراد ہیں۔ اس کے علاوہ اس کی بدولت حدیث بیان کرنے والے راویوں کی کی گئی تدلیس (یعنی سند میں سے کسی راوی کا نام چھپانے ) کاعلم بھی ہو تا ہے۔

خطیب بغدادی کا اپنے اساتذہ کے مختلف نام استعال کرنا

خطیب بغدادی اپنی کتابوں میں ابوالقاسم الازہری، عبیداللہ بن ابوا فتح الفارسی اور عبیداللہ بن احمد بن عثمان الصیر فی سے حدیث روایت کرتے ہیں۔ یہ تنیوں ایک ہی شخص کے نام ہیں۔

مشهور تصانیف

• حافظ عبد الغنى بن سعيد كى إيضاح الأشكال

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

• خطيب بغدادى كى موضح أوهام الجمع والتفريق

# باب 11: راوبوں کے منفر دنام، صفات اور کنیت

تعريف

بعض او قات صحابہ یا بعد کے کسی راوی کی کنیت،لقب یانام ایسامنفر دہو تا ہے جو کسی اور شخص کا نہیں ہو تا۔ان ناموں کے منفر دہونے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ (عربوں کے لئے ان کی ادائیگی) مشکل ہوتی ہے۔

فوائد

ان معلومات کے حصول کا فائدہ یہ ہو تا ہے کہ یہ بات متعین ہو جاتی ہے کہ نام کے پڑھنے میں کوئی غلطی نہیں ہوئی بلکہ یہ بالکل صحیح نام ہے۔

مثاليل

## ناموں میں مثالیں بیہ ہیں:

- صحابه میں احمد بن اعجیان اور استدرا۔
- غیر صحابه میں 'اوسط' بن عمر و،اور اخْریب' بن نقیر بن سمیر

### كنيت ميں مثاليں ہے ہيں؛

- صحابہ میں سیدنا'ابوالحمراء' رضی اللہ عنہ۔ بیر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے آزاد کر دہ غلام تھے۔ ان کااصل نام ھلال بن حارث ہے۔
  - غیر صحابه میں 'ابوالعبیدین'۔ان کانام معاویة بن سبرة تھا۔

## القاب میں اس کی مثالیں یہ ہیں:

- صحابہ میں 'سفینہ' رضی اللہ عنہ۔ یہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے آزاد کر دہ غلام تھے اور ان کانام مہران تھا۔
  - غير صحابه ميں 'مندل'۔ان کانام عمروبن علی الغزی الکوفی تھا۔

www.islamic-studies.info

### مشهور تصانيف

اس ضمن میں ایک خصوصی کتاب حافظ احمد بن کیجی البر دیجی نے لکھی ہے جس کانام ہے "الاساء المفر دۃ"۔ اس کے علاوہ راویوں کے تراجم (یعنی حالات زندگی) سے متعلق کتابوں جیسے حافظ ابن حجر کی "تقریب التہذیب" کے آخر میں منفر دناموں والے راویوں کا تذکرہ ملتاہے۔

# باب 12: کنیت سے مشہور راویوں کے نام

#### تمهيد

بعض راوی اپنے نام کی بجائے کنیت سے مشہور ہو گئے تھے۔ فنون حدیث کا بیہ شعبہ ایسے راویوں کے اصل نام معلوم کرنے سے متعلق ہے جو کہ زیادہ مشہور نہیں ہیں۔

#### فوائد

اگر ایسے کسی راوی کا ذکر کبھی توکنیت سے کیاجائے اور کبھی نام سے توعد م واقفیت کے باعث کوئی اسے دوافراد سمجھ سکتا ہے۔اس علم کی بدولت بیہ معلوم ہو جاتا ہے کہ اس نام اور کنیت کا تعلق ایک ہی شخص سے ہے۔

## کنیت کے فن میں تصنیف کا طریق کار

کنیت سے متعلق کتابوں کو حروف تہی کے اعتبار سے ترتیب دیا جاتا ہے۔ یہ ترتیب لفظ 'ابو، ابن ' وغیرہ کو چھوڑ کر باقی نام کے اعتبار سے قائم کی جاتی ہے۔ مثال کے طور پر "ابواسحاق" کو اہمزہ ' کے باب میں درج کیا جائے گااور ان کی کنیت کے سامنے ان کانام لکھ دیا جائے گا۔ اسی طرح"ابوبشر" کو 'ب' کے باب میں درج کیا جائے گااور ان کی کنیت کے سامنے ان کانام لکھ دیا جائے گا۔

## کنیت سے مشہور افراد کی اقسام اور مثالیں

- ایسے افراد جن کی کنیت ہی ان کانام تھا۔ ان افراد کاالگ سے کوئی نام نہ تھامثلاً ابوبلال الاشعری ۔ ان کانام اور کنیت یہی ہے۔
  - ایسے افراد جو کہ کنیت سے مشہور ہوئے اور ان کا اصل نام نامعلوم ہے۔ مثلاً ابواناس رضی اللہ عنہ جو کہ صحابی ہیں۔
- ایسے افراد جن کالقب کنیت بن گیالیکن ان کانام اور دوسری کنیت بھی موجود ہے۔ مثلاً سیدنا ابوتراب رضی اللہ عنہ جن کانام

ملوم اسلاميه پر و گرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

- علی بن ابی طالب اور دو سری کنیت ابوالحسن ہے۔
- ایسے افراد جن کی دویا دوسے زائد گنیتیں ہیں۔ مثلاً ابن جریج کی دواور گنیتیں ابوخالد اور ابو الولید بھی ہیں۔
- ایسے افراد جن کی کنیتوں کے بارے میں اختلاف رائے ہے۔ مثلاً سیدنا اسامہ بن زیدرضی اللہ عنہما۔ ان کی کنیت کے بارے میں مختلف آراء ہیں۔ انہیں ابو محمہ، ابوعبد اللہ اور ابو خارجہ کہا گیاہے۔
- ایسے افراد جو کنیت سے مشہور ہیں لیکن ان کے نامول کے بارے میں اختلاف ہے جیسے سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ۔ ان کے اور ان کے والد کے نام کے بارے میں تین آراء موجو دہیں اور مشہوریہ ہے کہ ان کانام عبد الرحمٰن بن صخر تھا۔
- ایسے افراد جن کے نام اور کنیت دونوں کے بارے میں اختلاف ہے جیسے سید ناسفینہ رضی اللہ عنہ۔ ان کے نام کے بارے میں کہا گیاہے کہ وہ عمیریاصالح یامھران تھااور ان کی کنیتوں کے بارے میں رائے ہے کہ وہ ابوعبد الرحمٰن یا ابوالبخری تھی۔
- ایسے افراد جو نام اور کنیت دونوں ہی سے مشہور ہیں جیسے سفیان توری، مالک، شافعی اور احمد بن حنبل۔ ان سب کی کنیت ابو عبداللّٰد مشہور ہے۔اسی طرح نعمان بن ثابت ابو حنیفہ کی کنیت سے مشہور ہیں۔ علیہم الرحمۃ۔
  - ایسے افراد جو کنیت سے مشہور ہوئے لیکن ان کانام بھی معلوم ہے جیسے ابوادریس الخولانی۔ ان کانام عائذ اللہ تھا۔
- ایسے افراد جو نام سے مشہور ہوئے لیکن ان کی کنیت بھی معلوم ہے جیسے سید ناطلحہ بن عبید اللہ، عبد الرحمٰن بن عوف اور حسن بن علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہم۔ان سب کی کنیت ابو محمد تھی۔

## مشهور تصانيف

کنیتوں کے بارے میں کثیر تعداد میں کتابیں لکھی گئی ہیں۔ان میں علی بن المدینی، مسلم اور نسائی کی کتب شامل ہیں۔ان میں سب سے مشہور ابوبشر محمد بن احمد الدولابی (م310ھ) کی کتاب"الکنی والساء" ہے۔

## باب 13: القاب

#### تعریف

القاب، لقب کی جمع ہے۔ کسی شخص کالقب اس کی کسی اچھی یابری خصوصیت یاصفت کی وجہ سے مشہور ہو جاتا ہے۔ لقب کسی شخص کی تعریف پر مبنی بھی ہو سکتا ہے اور مذمت پر بھی۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث

### القاب كى بحث

القاب کی بحث کا تعلق محدثین اور راویوں کے القاب سے ہے تا کہ ان راویوں کی پہچان کی جاسکے۔

#### فوائد

اس علم کا ایک فائدہ توبیہ ہے کہ اگر کسی شخص کا کہیں پر ذکر نام سے اور کہیں پر لقب سے کیا گیاہو تواس علم کی بدولت یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ اس شخص کو بیہ دوافراد نہیں بلکہ ایک ہی ہیں۔ دوسر افائدہ بیہ ہے کہ اس شخص کو بیہ لقب کیوں دیا گیا؟ (یعنی اس سے اس شخص کی خوبی یا خامی واضح ہو جاتی ہے جس کے نتیج میں اس کا ثقہ یاضعیف ہونامعلوم ہو جاتا ہے۔)

### اقسام

لقب کی دواقسام ہیں۔ایک تووہ جو صاحب لقب کو پہند ہواور دوسراوہ جواسے ناپبند ہو۔ کسی بھی شخص کو پہلی قسم کے لقب سے پکارنا درست ہے اور دوسری قسم کے لقب سے یکارناجائز نہیں ہے۔

## مثاليل

- ضال (یعنی راہ سے بھٹکنے والا): یہ معاویہ بن عبد الکریم الضال کالقب تھا۔ انہیں یہ لقب اس لئے دیا گیا کہ وہ مکہ کے راستے سے بھٹک گئے تھے۔
- ضعیف (لینی کمزور): یه عبدالله بن محمد الضعف کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب اس لئے دیا گیا کہ وہ جسمانی طور پر کمزور تھے جبکہ وہ حدیث کے بارے میں ضعیف نہ تھے۔ عبدالغیٰ بن سعید کہتے ہیں: "دو جلیل القدر افراد کو برے القاب ضال اور ضعیف سے نوازا گیاہے۔"
- غندر (یعنی شور مچانے والا): بیہ شعبۃ الایمان کے مصنف محمد بن جعفر البصری کالقب ہے۔ اس لقب کی وجہ بیہ ہے کہ (مشہور محمد ش) ابن جر تئے جب بھر ہ پہنچے تو انہوں نے حسن بھری علیہ الرحمۃ سے روایت کر دہ ایک حدیث بیان کی۔ محمد بن جعفر نے اس بات پر شدید احتجاج کیا (کہ بیہ حدیث درست نہیں۔) اس پر ابن جر تئے نے انہیں کہا، "اے غندر! خاموش ہو جاؤ۔"
- غنجاد (یعنی سرخ): یه عیسی بن موسی التمیمی کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب اس لئے دیا گیا کیونکہ ان کے گال سرخ رنگ کے تھے۔

علوم اسلاميه پروگرام \_ \_ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

• صاعقة (یعنی بجل): یه امام بخاری کے استاذ حافظ محمد بن ابراہیم کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب دیے جانے کی وجہ یہ ہے کہ وہ اچھے حافظے کی وجہ سے احادیث کو بجل کی طرح تیزی سے بیان کر دیتے تھے۔

- مشكدانة: يه عبدالله بن عمر الاموى كالقب ہے۔ يه اصلاً فارسى (اور اب اردو) زبان كالفظ ہے جس كا معنى ہے مشك كى خوشبو كادانه۔
- مُطيَّن (یعنی مٹی میں کتھڑا ہوا): یہ ابو جعفر الحضر می کالقب ہے۔ انہیں یہ لقب اس وجہ سے دیا گیا کہ ایک مرتبہ وہ بجیپن میں پانی میں دوسر سے بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے۔ بچوں نے ان کی پیٹھ پر مٹی مل دی۔ (یہ دیکھ کران کے استاذ) ابو نعیم نے ان سے کہا، "اے مطین! تم آج علم کی محفل (کلاس) میں حاضر کیوں نہیں ہوئے؟"

## مشهور تصانيف

قدیم اور جدید اہل علم نے اس فن سے متعلق کئ کتابیں لکھی ہیں۔ان میں سب سے اچھی اور مخضر کتاب حافظ ابن حجر کی نزھة الباب ہے۔

# باب 14: اپنے والد کے علاوہ کسی اور سے منسوب راوی

#### تعارف

وہ افراد جواپنے والد کے علاوہ کسی اور جیسے مال، دا دایا استاذ سے نسبت کے باعث مشہور ہو گئے، علوم حدیث کی اس شاخ میں ان کے والد کا اصل نام معلوم کیا جاتا ہے۔

#### فوائد

والد کے علاوہ کسی اور سے منسوب شخص کے والد کا اصل نام معلوم ہونے سے بیہ شک دور ہو جاتا ہے کہ شایدیہ ایک سے زائد افراد ہیں۔

## اقسام اور مثاليس

• ماں سے منسوب افراد: اس کی مثال مشہور صحابہ معوذ، معاذ اور عوذ رضی الله عنه ہیں جو اپنی والدہ عفر اءر ضی الله عنها سے نسبت سے مشہور ہیں۔ان کے والد کانام حارث تھا۔ اسی طرح سید نابلال رضی الله عنه اپنے والد رباح کی نسبت والدہ حمامہ کی

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

نسبت سے مشہور ہیں۔سیدناعلی رضی اللہ عنہ کے بیٹے محمد بن حنفیہ اپنے والد کی بجائے والدہ کی نسبت سے زیادہ مشہور ہیں۔

- دادی سے منسوب افراد: اس کی مثال یعلی بن منیة ہیں۔ ان کے والد کا نام امیہ تھالیکن وہ اپنی دادی منیة کی نسبت سے مشہور ہوئے۔ اسی طرح بشیر بن الخصاصیة کے والد کا نام معبد تھالیکن وہ اپنے پڑ دادا کی والدہ خصاصیة کی نسبت سے مشہور ہوئے۔
- داداسے منسوب افراد: اس کی مثال سیرنا ابوعبیدہ بن الجراح رضی اللّه عنہ ہیں۔ ان کا اصل نام عامر بن عبداللّه بن الجراح تھا۔ یہی معاملہ امام احمد بن حنبل کا ہے جن کا پورانام احمد بن محمد بن حنبل ہے۔ بید دونوں حضرات اپنے دادا کی نسبت سے زیادہ مشہور ہیں۔
- کسی اور سے منسوب افراد: اس کی مثال سیرنا مقداد بن اسود رضی الله عنه ہیں۔ ان کا اصل نام مقداد بن عمروالکندی تھا۔ انہیں اسود کی طرف اس لئے منسوب کیا گیا کہ اسود بن عبدیغوث نے انہیں اپنامنہ بولا بیٹا بنالیا تھا۔

## مشهور تصانيف

اس ضمن میں الگ سے کتابیں تصنیف تو نہیں کی گئیں البتہ کتب تراجم (حالت زندگی) میں ہر راوی کے سلسلہ نسب کا ذکر ہو تا ہے کیونکہ بیہ کتابیں بڑی وسعت رکھتی ہیں۔

# باب 15: کسی علاقے ، جنگ یا پیشے سے منسوب راوی

#### تتمهيد

بعض ایسے راوی ہیں جنہیں بظاہر کسی علاقے یا قبیلے یا جنگ یا پیشے سے منسوب کر دیا گیا ہے۔ ظاہر ہے ایسی صورت میں اس نسبت سے ان کا حقیقی نسب مراد نہیں ہے۔ اس کی وجہ مثلاً میہ ہوسکتی ہے کہ انہوں نے کسی مقام پر کوئی کارنامہ سر انجام دیا توانہیں اس جگہ سے منسوب کر دیا گیا۔ منسوب کر دیا گیایا پھر وہ کسی خاص پیشے سے متعلق افراد کے پاس اٹھتے بیٹھتے تھے توانہیں اسی پیشے سے منسوب کر دیا گیا۔

#### فوائد

اس بحث کافائدہ یہ ہو تاہے کہ ایک شخص کا حقیقی نسب معلوم ہو جا تاہے اور دوسری طرف وہ وجہ بھی معلوم ہو جاتی ہے جس کے باعث اسے کسی چیز سے منسوب کیا گیاہو۔ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث www.islamic-studies.info

### مثاليل

• ابو مسعود البدرى: ان كاجنگ بدر سے كوئى تعلق نہيں ہے گر ايك مرتبہ انہوں نے بدر كے مقام پر پڑاؤ كيا تويہ بدرى كى نسبت سے مشہور ہو گئے۔

- یزید الفقیر: بیہ مانگنے والے فقیر نہیں تھے۔ ان کی ریڑھ کی ہڈی (فقار) میں چوٹ لگی تھی جس کے باعث بیہ فقیر مشہور ہو گئے۔
  - خالد الحذاء: یه موچی (حذاء) نہیں تھے بلکہ موچیوں کے پاس اٹھتے بیٹھتے تھے جس کی وجہ سے یہ بھی موچی مشہور ہو گئے۔

## مشهور تصانيف

نسبتوں سے متعلق سمعانی نے کتاب "الانساب" کھی ہے۔ ابن الا ثیر نے اس کا خلاصہ "اللباب فی تہذیب الانساب" کے نام سے کیا ہے جس کامزید خلاصہ سیو طی نے "لب اللباب" کی صورت میں کیا ہے۔

# باب 16: راویوں سے متعلق اہم تاریخیں (Dates)

## تعریف

کسی راوی کی پیدائش، وفات اور اس سے متعلق اہم واقعات جیسے کسی استاذ سے ملاقات یا سفر وغیرہ کی تاریخ (Date) سے متعلق معلومات کونوٹ کیاجا تاہے۔

#### اہمیت

یہ ایک نہایت ہی اہم علم ہے۔ سفیان توری کہتے ہیں، "جھوٹ بولنے والے راویوں کے لئے ہم تاریخوں کے علم کو استعال کرتے ہیں۔ اسی سے ہمیں سند کے متصل یا منقطع ہونے کا علم ہو تا ہے۔" اگر کوئی شخص دوسرے سے حدیث روایت کرنے کا دعویٰ کرے تو یہ دیکھاجا تا ہے کہ کہیں وہ اس شخص سے اس کی وفات کے بعد توروایت نہیں کررہا۔

نوٹ: فرض کیجے راوی A، Bسے حدیث روایت کر رہاہے۔ Aکاس پیدائش 200ھ ہے اور B کاس وفات 190ھ۔ ان دونوں کی ملا قات ممکن ہی نہیں ہے۔ اس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ حدیث کی سند ملی ہوئی ہے یاٹوٹی ہوئی۔ اس سے حدیث بلکہ بسااو قات راوی کے بھی صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ ہو تاہے۔ جرح و تعدیل کی کتب میں ایسے متعدد واقعات کاذکر ملتاہے جن میں حدیثیں

گھڑنے والے کسی صاحب نے بڑے طمطراق سے کوئی حدیث بیان کی۔ مجمع میں جرح و تعدیل کے کوئی بڑے ماہر بیٹھے تھے۔ انہوں نے فوراً بیان کرنے والے سے اس کی تاریخ پیدائش پوچھی۔ جب اس نے تاریخ بتائی توماہر نے فرمایا کہ جناب، جن سے آپ نے حدیث سنی تھی، وہ تو آپ کی پیدائش سے دس سال پہلے وفات پاچکے تھے۔ اس طرح محدثین نے کثیر تعداد میں ضعیف راویوں کی چھان بین کی۔

## مثاليل

- رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم اورسيد ناابو بكر وعمر رضى الله عنهمانے 63 برس كى عمر ميں وفات يائى۔
- رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم نے پیرے دن صبح کے وقت رہنے الاول 11ھ میں وفات یائی۔
  - سیدناابو بکررضی الله عنه نے جمادی الاولی 13ھ میں وفات پائی۔
    - سيد ناعمر رضى الله عنه كو ذوالحجة 23 هيس شهيد كيا گيا-
- سيدناعثمان رضى الله عنه كوذوالحجة 35ھ ميں شهيد كيا گيا۔ اس وقت آپ كى عمر 82 يا90سال تھی۔
  - سید ناعلی رضی اللہ عنہ کور مضان 40ھ میں شہید کیا گیا۔ اس وقت آپ کی عمر بھی 63 سال تھی۔
    - مشہور مسالک کے ائمہ کے سن پیدائش اور سن وفات
    - ابو حنیفه نعمان بن ثابت
    - √ مالک بن انس

      ✓ مالک بن انس
    - **ب** محمد بن ادریس شافعی 150-204 ص
    - ◄ احمد بن حنبل (عليهم الرحمة)
    - حدیث کی مشہور کتب کے مصنفین کے سن پیدائش اور سن وفات
      - ◄ محمد بن اساعیل بخاری 194-256
      - √ مسلم بن حجاج نیشا پوری مسلم بن حجاج نیشا پوری
      - **پ** ابوداؤد السجساني 202-275ھ
      - ابوعيسى ترمذي 279-209ھ

علوم اسلاميه پرو گرام \_ \_ \_ علوم الحديث www.islamic-studies.info

احمد بن شعیب نسائی

ابن ماجه القزويني

### مشهور تصانيف

ابن زبر محمد بن عبیداللہ الربعی محدث دمشق (م 379ھ) کی کتاب"الوفیات"۔ یہ سن وفات کی ترتیب سے لکھی گئی ہے۔ اس کتاب پر کتانی، ان کے بعد اکفانی اور ان کے بعد عراقی نے اضافہ کیاہے۔

نوٹ: موجو دہ دور میں ایسے سافٹ ویئر دستیاب ہو چکے ہیں جن میں ہر راوی یامصنف سے متعلق اہم تاریخوں کاعلم ہو جاتا ہے۔ اس کی مثال مکتبہ شاملہ کاسافٹ ویئر خغر اب ایسی ویب سائٹس بھی بن چکی ہیں جن میں فن رجال کا پوراانسائیکلوپیڈیامرتب کر دیا گیاہے۔مثلاً دیکھیے: www.islamweb.net اور www.dorar.net

#### سوالات اور اسائتمنٹ

راوبوں سے متعلق اہم تواری کاعلم رکھنا کیوں ضروری ہے؟

## باب 17: حادثے کا شکار ہو جانے والے ثقہ راوی

### تعريف

لغوی اعتبار سے اختلاط کامعنی ہے ذہنی طور پر معذور ہو جانا۔ اصطلاحی مفہوم میں اس کامعنی ہے کہ کسی راوی کا ذہنی طور پر معذور ہو جانا یا اسے کوئی ایساحاد شد پیش آ جانا جس کے باعث وہ حدیث محفوظ رکھنے سے محروم ہو جائے جیسے پاگل ہونا، نابینا ہو جانا یااس کی کتابیں جل جاناوغیر ہو غیر ہ۔

## مثاليل

- ذہنی معذور ہو جانے کے باعث اختلاط: اس کی مثال عطاء بن سائب الثقفی الکوفی ہیں۔
- نابینا ہو جانے کے باعث اختلاط: اس کی مثال عبد الرزاق بن همام الصنعانی ہیں۔ نابینا ہو جانے کے بعدیہ ہر حدیث کو درست قرار دے دیا کرتے تھے۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

• دیگر اسباب کے باعث اختلاط: اس کی مثال عبد اللہ بن لہیعۃ المصری ہیں جن کی کتابیں جل گئی تھیں۔

## صاحب اختلاط كي روايات كالحكم

ابیاراوی، جسے کوئی ابیاحاد شہ پیش آگیاہو، کی بیان کر دہ وہ روایتیں جو اس حادثے سے پہلے کی ہیں، قبول کی جائیں گی (اگر وہ ثقہ ہو۔) اس کی وہ روایتیں مستر دکی جائیں گی جو حادثے کے بعد کی ہیں یا جن کے بارے میں یہ معلوم نہ ہوسکے کہ وہ حادثے سے پہلے کی ہیں یا بعد کی۔

### مشهور تصانیف

علائی اور جازمی جیسے اہل علم نے اس ضمن میں کتابیں لکھی ہیں۔ایسی ہی کتابوں میں سے ایک کتاب، "الاغتباط نجمن رمی بلاختلاط" جو حافظ ابراہیم بن محمد سبط بن الجمی (م 841ھ) کی ہے۔

## باب 18: علماءاور راوبوں کے طبقات

### تعريف

لغوی اعتبار سے طبقہ لوگوں کے اس گروہ کو کہتے ہیں جو ایک دوسرے سے مشابہت رکھتے ہوں۔ اصطلاحی مفہوم میں طبقہ لوگوں کے اس گروہ کو کہتے ہیں جو ایک دوسرے کے قریب ہوں۔ (تدریب الراوي جہ 2. ص 381) قریب ہون۔ (تدریب الراوي جہ 2. ص 381) قریب ہونے کامعنی ہے ہے کہ دوافراد ایک ہی استاذ سے حدیث روایت کرتے ہیں توان دونوں کوایک ہی طبقے میں شار کیا جائے گا۔

#### فوائد

(کون ساراوی کس طبقے سے تعلق رکھتا ہے) یہ جاننے کا فائدہ یہ ہے کہ ملتے جلتے ناموں اور ملتی جلتی کنیتوں والے افراد میں فرق کیا جا سکتا ہے۔ ناموں کی مشابہت کے باعث یہ سمجھا جا سکتا ہے کہ یہ ایک ہی شخص ہے لیکن در حقیقت وہ کسی اور زمانے کا کوئی فر د ہو سکتا ہے۔اس سے معنعن روایت کو بھی پر کھا جا سکتا ہے۔

کیا کوئی راوی ایک اعتبار سے ایک طبقے اور دو سرے اعتبار سے دو سرے طبقے سے متعلق ہو سکتا ہے؟ (ایساممکن ہے۔) مثال کے طور پر سیدناانس بن مالک رضی اللہ عنہ صحابہ کرام کے اس طبقے سے تعلق رکھتے ہیں جو عہد رسالت میں پچ علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

تھے۔ دوسرے اعتبار سے وہ مجموعی طوریر "صحابہ" کے طبقے سے تعلق رکھتے ہیں۔

طبقات کے محقق کو کس بات کا علم ہونا چاہیے؟

طبقات کی تحقیق کرنے والے محقق کوراویوں کی تاریخ بیدائش، تاریخ وفات،اسا تذہ اور شاگر دوں کاعلم ہوناضر وری ہے۔

## مشهور تصانيف

- ابن سعد كي" طبقات الكبري"
- ابوعمروالداني كي "طبقات القراء"
- عبدالوباب السبكى كى "طبقات الشافعية الكبرى"
  - زہبی کی "تذکرۃ الحفاظ"

### سوالات اور اسائتمنٹ

ابن سعد کی طبقات الکبری انٹر نیٹ پر تلاش کر کے ڈاؤن لوڈ کیجیے اور اس میں موجود مختلف طبقات کی ایک فہرست تیار کیجیے۔

# باب 19: آزاد کرده غلام

## تعريف

لغوی اعتبار سے موالی، مولٰی کی جمع ہے۔ مولی کا اطلاق متضاد معنی میں ہو تا ہے جیسے مالک کو بھی مولی کہا جاتا ہے اور غلام کو بھی۔ آزاد کرنے والے کو بھی مولٰی کہتے ہیں اور غلام کو بھی۔

اصطلاحی مفہوم میں مولٰی سے مر اد ایساغلام ہے جسے آزاد کر دیا گیاہو یاایسا شخص ہے جو کسی شخص کی ضانت پر اس قبیلے میں رہ رہاہو یعنی جس کا جان ومال کسی اور شخص کی ضانت کے باعث محفوظ ہو۔

نوٹ: قدیم عرب معاشرت میں "ولاء" کارشتہ معتبر سمجھاجاتا تھا۔ اس کی ایک صورت یہ تھی کہ ایک شخص کسی دوسرے کاغلام ہے۔ مالک نے اسے آزاد کر دیا۔ عرب معاشرے کا دستور تھا کہ آزاد ہو جانے والے غلام کووہ آزاد کرنے والے مالک کے قبیلے کا فردمان لیا کرتے تھے۔ ایسے شخص کو "مولی بالعتاقتہ" کہاجاتا تھا۔ اسلام نے ولاء کے رشتے کو بے پناہ اہمیت دی۔ اس کا مقصد یہ تھا

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

کہ غلاموں کو آزاد کرنے کے بعد انہیں معاشرے میں وہی مقام دے دیا جائے جو ان کے سابقہ مالکوں کو حاصل ہے۔ اس کی تفصیل کے لئے میری کتاب "اسلام میں جسمانی و ذہنی غلامی کے انسداد کی تاریخ" ملاحظہ فرمایئے۔

"ولاء" کی ایک دوسری شکل بیر تھی کہ کوئی شخص باہر کے کسی علاقے سے عرب معاشر ہے میں آکر آباد ہوناچاہے تواس کے لئے لازم تھا کہ وہ کسی عرب کی ضانت حاصل کرے۔ ایسے شخص کو "مولی بالحلف" کہا جاتا تھا۔ ایسے مولی کو اسی قبیلے کا حصہ مان لیا جاتا تھا جس کی ضانت میں وہ رہ رہا ہوتا تھا۔ عرب معاشر ہے میں بیہ دستور آج تک رائج ہے۔ تمام عرب ممالک میں کسی عرب کی ضانت سے ہی غیر عرب کو ویز اجاری کیا جاتا ہے۔ اگر چہ اب قبیلے سے تعلق کاسلسلہ ختم ہوگیا ہے۔

ظہور اسلام کے بعد اسی "ولاء" میں ایک تیسری قسم کا اضافہ ہو ااور وہ یہ تھا کہ مسلمانوں کے مفتوحہ ممالک میں ایسے غیر عرب افراد پائے جاتے تھے جو کہ اپنے معاشر وں میں عزت کی نگاہ سے نہ دیکھے جاتے تھے۔ یہ لوگ جب کسی مبلغ کی دعوت و تبلیغ کے نتیج میں مسلمان ہو جاتے توان کاساجی رتبہ بلند کرنے کے لئے ان کا شار اسی مبلغ کے قبیلے میں کیا جانے لگتا۔

## مولی کی اقسام

- مولی بالحلف: اس کی مثال امام مالک بن انس الا صبحی التیمی تھے۔ ان کا تعلق قوم "اصبح" سے تھاجو کہ قریش کی ضانت پر عرب میں رہ رہے تھے۔
- مولی العتاقة: اس کی مثال ابوالبختری الطائی ہیں جو کہ تابعی ہیں۔ ان کانام سعید بن فیروز تھا۔ یہ قبیلہ بنوطے کے ایک شخص کے غلام تھے جس نے انہیں آزاد کر دیا تھا۔ اسی نسبت سے انہیں بھی طائی کہا جاتا ہے۔
- مولی الاسلام: اس کی مثال امام محمد بن اساعیل البخاری الجعفی ہیں۔ ان کے دادامغیرہ مجوسی تھے۔ انہوں نے بمان بن اخنس الجعفی کے ہاتھ پر اسلام قبول کر لیاجس کی وجہ سے ان کے نام کے ساتھ بھی الجعفی لکھا جانے لگا۔

فوائد

اگرایک شخص ایک مختلف ولاء سے منسوب ہے تو اس سے بیر شبہ ہو سکتا ہے کہ اس کا تعلق نسبی اعتبار سے اسی قبیلے سے ہو گاجب کہ در حقیقت ایسانہیں ہو تا۔ اس علم کی بدولت بیر شک رفع ہو جاتا ہے۔

مشهور تصانیف

ابوعمر الکندی نے صرف مصربوں کے بارے میں ایک تصنیف کی ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

## باب 20: ثقه اور ضعیف راوی

### تعریف

لغوی اعتبار سے ثقہ کا معنی ہے قابل اعتباد شخص اور ضعیف کا معنی ہے کمزور شخص۔اصطلاحی مفہوم میں ثقہ وہ شخص ہے جو اجھے کر دار کا مالک ہو اور احادیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔ضعیف ایک عام اصطلاح ہے جس کا مطلب ہے وہ شخص جس کے کر داریا احادیث کو محفوظ رکھنے کی صلاحیت کے بارے میں کوئی الزام موجود ہو۔

#### اہمیت

یہ فنون حدیث میں سب سے اہم فن ہے کیونکہ اس کی بنیاد پر حدیث کے صحیح یاضعیف ہونے کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔

### مشهور تصانيف

- صرف ثقه راویوں کے حالات زندگی پر مشتمل کتب جیسے ابن حبان کی کتاب"الثقات" یا عجل کی کتاب"الثقات"۔
- صرف ضعیف راوبوں کے حالات زندگی پر مشمل کتب کثیر تعداد میں ہیں جیسے امام بخاری، نسائی، عقیلی اور دار قطنی کی "الضعفاء"۔ان کے علاوہ ابن عدی کی "الکامل فی الضعفاء" اور ذہبی کی "المغنی فی الضعفاء" بھی اسی موضوع پر ہیں۔
- ثقه اور ضعیف دونوں قسم کے راویوں کے حالات زندگی پر مشتمل کتب بھی کثیر تعداد میں ہیں جیسے امام بخاری کی "تاریخ الکبیر"۔اس کے علاوہ جرح و تعدیل کی کتابیں بھی ہیں جن میں ابن ابی حاتم کی "الجرح و التعدیل"۔ بعض کتابیں حدیث کی مخصوص کتب کے راویوں کے حالات پر مشتمل ہیں مثلاً عبد الغنی المقدسی کی "الکمال فی اساء الرجال"۔اس کو بہتر انداز میں مزی، ذہبی، ابن حجر اور خزرجی نے مرتب کیا ہے۔

## باب 21: راویوں کے ممالک اور شہر

#### تعارف

اوطان، وطن کی جمع ہے اور یہ ملک کو کہتے ہیں اور بلد شہر کو کہتے ہیں۔ فن حدیث میں اس بحث کا تعلق راویوں کے ممالک اور شہر وں سے ہے جہاں وہ پیدا ہوئے اور جہاں جہاں انہوں نے قیام کیا۔ www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

فوائد

ممالک اور شہروں کی بدولت ملتے جلتے ناموں والے راویوں میں فرق کیاجا سکتا ہے۔ اس علم کی حفاظ حدیث کو بھی بہت ضرورت رہا کرتی ہے۔

## عرب وعجم کے لوگوں کو کس سے منسوب کیا جاتار ہاہے؟

دور قدیم میں اہل عرب زیادہ ترخانہ بدوش بدوشے جو حالت سفر میں رہا کرتے تھے۔ یہ لوگ قبائل کی صورت میں رہتے۔ یہی وجہ ہے کہ انہیں کسی مخصوص شہر کی بجائے قبیلے کی نسبت سے پکارا جاتا ہے۔ ظہور اسلام کے بعد ان لوگوں کی بڑی تعداد شہر وں اور دیہاتوں میں آباد ہوگئی اور اس کے بعد انہیں شہریا گاؤں کی طرف منسوب کیا جانے لگا۔

## شہر تبدیل کرنے والے شخص کو کس سے منسوب کیا جائے؟

ایسے لوگ جنہوں نے اپنی رہائش کاشہر تبدیل کر لیاہو، اور انہیں تمام متعلقہ شہر وں سے منسوب کرنے کی ضرورت ہو تو پھر ابتدا پہلے شہر سے کی جاتی ہے اور پھر ترتیب سے شہر وں کا نام لیاجا تا ہے۔ مثال کے طور پر ایک شخص "حلب" میں پیدا ہوا اور اس کے بعد وہ مدین ہورہ منتقل ہو گیا تواس کے بارے میں کہا جائے گا، "فلان حلبی ثم مدنی" یعنی "فلاں حلبی اور اس کے بعد مدنی ہے "۔ اسی پر اکثر لوگوں کاعمل رہا ہے۔

اگرتمام شہروں کا ذکر کرناضروری نہ ہوتو پھر کسی بھی ایک شہر سے اس شخص کو منسوب کر دیاجا تا ہے۔ ایسابہت ہی کم کیاجا تا ہے۔

جو شخص کسی شہر کے قریبی گاؤں سے تعلق رکھتا ہو تواسے کس سے منسوب کیا جاتا ہے؟

ایسے شخص کو اس کے گاؤں، قریبی شہر یاملک سے منسوب کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر ایک شخص شام کے شہر حلب کے قریب "الباب" گاؤں سے تعلق رکھتاہے۔اس شخص کوالبابی، حلبی یاشامی کہاجاسکتا ہے۔

کتنی مدت کے قیام سے کسی شخص کواس شہر سے منسوب کیا جاتا ہے؟

عبداللہ بن مبارک کی رائے کے مطابق کسی شخص کو شہر سے منسوب کرنے کے لئے کم از کم چار سال کا قیام ضروری ہے۔

مشهور تصانيف

• اس ضمن میں قدیم ترین کتاب سمعانی کی کتاب "الانساب" ہے کیونکہ انہوں نے نسب کے ساتھ ساتھ ہر راوی کے شہر کا

www.islamic-studies.info

ذکر بھی کیاہے۔ • ابن سعد نے "طبقات الکبری" میں بھی شہروں کاذکر کیاہے۔

www.islamic-studies.info سلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

حصد من مدیث کو پر کھنے کا درائی معیار

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

## لونط 13: درایت مدیث

## باب 1: درایت حدیث کا تعارف

رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے غلط بات کو منسوب کرنے کا معاملہ بہت ہی نازک ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محد ثین نے اس ضمن میں نہایت ہی احتیاط برتی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب احادیث کی چھان بین کے لئے محد ثین نے جو اصول وضع کیے ہیں، ان میں سے کچھ اصولوں کا تعلق حدیث کی سند سے ہے۔ ان اصولوں کو تفصیل سے "تیسیر مصطلح الحدیث" کے مصنف ڈاکٹر محمود طحان نے بیان کیا ہے۔ آپ ان اصولوں کا پچھلے یو نٹس میں مطالعہ کر چکے ہیں۔ حدیث کی سند کی تحقیق کے عمل کو "روایت حدیث" کہا جا تا ہے۔ ڈاکٹر صاحب موصوف نے درایت حدیث کے موضوع پر بحث نہیں کی جس کی وجہ سے ہم ایک الگ یونٹ اس کتاب میں شامل کرنے کے لیے لکھ رہے ہیں۔

حدیث کی سند کے علاوہ اس کے متن کی تحقیق بھی انتہائی اہمیت کی حامل ہے۔ متن کی تحقیق کے اس عمل کو " درایت حدیث " کہا جا تا ہے۔ احادیث کو جب روایت کے اصولوں کی بنیاد پر پر کھا جا تا ہے تو احادیث کی غالب تعداد کے بارے میں نہایت ہی اطمینان کے ساتھ یہ کہا جا سکتا ہے کہ ان احادیث کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی طرف درست ہے یا نہیں۔

بسااہ قات کوئی حدیث روایت کے اصولوں کے مطابق صحیح قرار پاتی ہے لیکن اس کے متن میں کوئی ایسی بات ہوتی ہے جس سے یہ معلوم ہو تاہے کہ اس بات کی نسبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی درست نہیں ہو سکتی۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ایک ثقہ سے ثقہ اور مختاط شخص بھی بھول چوک یا غلطی سے پاک نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ روایت کے اصولوں پر پر کھنے کے بعد بعض احادیث کو درایت کے اصولوں پر پر کھنے کی ضرورت بھی پیش آتی ہے تاکہ حدیث کی سند کے ساتھ ساتھ اس کے متن کی شخیق بھی کر کی جائے کہ یہ بات واقعتاً رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے درست طور پر منسوب ہوئی ہے یا نہیں۔

درایت حدیث کے اصول بھی عقل و دانش اور محدثین کے تجربہ کی بنیاد پر مرتب کیے گئے ہیں۔ ان میں سے پچھ اصول روایت حدیث کی بحث میں بھی بیان کیے جاچکے ہیں۔ درایت کے اہم ترین اصول سے ہیں:

- حدیث کا شذو ذسے پاک ہوناضر وری ہے۔اس کا معنی ہیہے کہ حدیث میں کہی گئی بات قر آن مجید، سنت متواترہ اور دیگر صحیح احادیث میں کہی گئی بات کے خلاف نہ ہو۔
  - حدیث علم وعقل کے مسلمات کے خلاف نہ ہو۔

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث <u>www.islamic-studies.info</u>

• حدیث کواپنے ورود کے موقع و محل اور سیاق وسباق میں رکھ کر سمجھنے کی کوشش کی جائے۔

• حدیث کواسی موضوع سے متعلق قرآنی آیات اور دیگر احادیث کے ساتھ ملاکر سمجھا جائے کیونکہ ایک حدیث کی وضاحت دوسری حدیث میں ہو جاتی ہے۔

اگلے اسباق میں ہم ان اصولوں کی وضاحت کریں گے۔

سوالات اور اسائنمنٹ

سند کوپر کھنے کے علم کے ساتھ ساتھ درایت کے علم کی اہمیت کیاہے؟

## باب 2: شاذ حديث

کسی حدیث کے صحیح ہونے کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ قر آن مجید، سنت متواترہ اور دیگر صحیح احادیث سے متضاد مفہوم پیش نہ کررہی ہو۔اگر ایساہو تواس حدیث کو "شاذ" کہاجا تاہے اور اس خصوصیت کو "شذوذ" کہتے ہیں۔

یہ بات ممکن ہی نہیں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم قر آن مجید یا اپنی ہی فرمائی ہوئی بات کے متضاد کوئی بات ارشاد فرمائیں۔بظاہر ایسا نظر آنے کی وجہ یہی ممکن ہے کہ کسی راوی نے بات کو سمجھنے یا بیان کرنے میں کوئی غلطی کر دی ہو۔

اس اصول کی وضاحت کرتے ہوئے خطیب بغدادی ابن خزیمہ کا قول نقل کرتے ہیں:

لا أعرف انه روى عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حديثان بإسنادين صحيحين متضادان فمن كان عنده فليأت به حتى اؤلف بينهما.

مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے مروی ایسی کوئی دواحادیث کا علم نہیں ہے جو آپس میں باہم متضاد ہوں۔ اگر کسی شخص کو ایسی دواحادیث ملیں تو اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ ان میں مطابقت پیدا کرے۔ (الکفایۃ فی اصول الروایۃ باب141)

ایسے موقع پر درست روبہ یہ نہیں ہے کہ احادیث کو فوراً متضاد قرار دے کر انہیں مستر دکر دیاجائے۔ صیحے روبہ یہ ہے کہ ایک طالب علم احادیث میں موافقت کے اسباب تلاش کرنے کی ہر ممکن کوشش کرے۔ عام طور پر اسی حدیث کی دیگر روایتوں کے مطالع سے ان میں موافقت پیدا ہو جاتی ہے۔ اکثر او قات ایسا بھی ہو تا ہے کہ قر آن وحدیث میں کوئی تضاد سرے سے ہو تا ہی نہیں ہے اور محض موقع محل یاسیاق وسباق کا علم نہ ہونے کے باعث کسی کو بظاہر تضاد نظر آر ہاہو تا ہے۔

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_ \_ علوم الحدیث

ایساراوی جو اکثر او قات شاذ احادیث بیان کرتا ہو، اس کی دیگر روایات کو بھی قبول نہ کیا جائے گا۔ خطیب بغدادی نے اپنی کتاب الکفایة کے باب44کا یہی موضوع رکھاہے اور اس ضمن میں بہت سے محدثین کی آراء نقل کی ہیں۔

سوالات اور اسائتمنٹ

شاذ حدیث سے کیامر اوہے؟ اسے کیوں مستر د کیا جاتا ہے؟

# باب 3: علم وعقل کے مسلمات کے خلاف حدیث

ر سول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی پوری دعوت علم وعقل کے مسلمات پر مبنی ہے۔ ایسا ممکن ہی نہیں ہے کہ حضور کوئی ایسی بات ار شاد فرمائیں جو علم وعقل کے مسلمہ اصولوں کے خلاف ہو۔

اس صورت حال کے بارے میں خطیب بغدادی لکھتے ہیں:

فان خبر الواحد فيها مقبول والعمل به واجب- ويكون ما ورد فيه شرعا لسائر المكلفين ان يعمل به- وذلك نحو ما ورد في الحدود والكفارات وهلال رمضان وشوال وأحكام الطلاق والعتاق والحج والزكاة والمواريث والبياعات والطهارة والصلاة وتحريم المحظورات- ولا يقبل خبر الواحد في منافاة حكم العقل وحكم القرآن الثابت المحكم والسنة المعلومة والفعل الجاري مجرى السنة كل دليل مقطوع به-

خبر واحد کے ذریعے پہنچنے والی ایسی احادیث ہوتی ہیں جن پر عمل کرنا واجب ہوتا ہے۔ یہ وہ احادیث ہیں جن میں شرعی احکام بیان کیے گئے ہوتے ہیں تاکہ ہر وہ شخص جو ان پر عمل کرنے کامکلف ہے، وہ عمل کرے۔ اس قسم کی احادیث حدود، کفارے، رمضان و شوال کے چاند، طلاق، غلاموں کو آزاد کرنے، جج، زکو ق، وراشت، تجارت، طہارت، نماز اور حرام کاموں سے متعلق احکام پر مشمل ہوتی ہیں۔ خبر واحد کو اس صورت میں قبول نہیں کیا جائے گا اگر وہ عقل عام، قرآن، سنت معلومہ کے فیصلوں اور امت میں جاری عمل کے منافی ہو اور کسی قطعی دلیل کے ذریعے اس خبر واحد کا ان کے خلاف ہونا ثابت ہو جائے۔ (الکفایة فی اصول الروایة باب 140)

جلال الدین سیوطی، جعلی احادیث کاذ کر کرتے ہوئے ابو بکر بن طیب کا قول نقل کرتے ہیں۔

أن من جملة دلائل الوضع أن يكون مخالفاً للعقل بحيث لا يقبل التأويل ، ويلتحق به ما يدفعه الحس والمشاهدة ، أو يكون منافياً لدلالة الكتاب القطعية أو السنة المتواترة أو الإجماع القطعي ، أما المعارضة مع إمكان الجمع فلا ، ومنها ما يصرح بتكذيب رواة جميع المتواتر ،

علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

أو يكون خبراً عن أمر جسيم تتوفر الدواعي على نقله بمحضر الجمع ثم لا ينقله منهم إلا واحد ، ومنها الإفراط بالوعيد الشديد على الأمر الصغير ، أو الوعد العظيم على الفعل الحقير ، وهذا كثير في حديث القصاص-

حدیث کے جعلی ہونے کے دلائل میں سے یہ بات شامل ہے کہ یہ عقل کے اس طرح خلاف ہو کہ اس کی توجیہ ممکن ہی نہ ہو۔ اسی میں یہ بات بھی شامل ہے کہ حدیث میں کوئی ایسی بات کہی گئی ہوجو حس و مشاہدے کے خلاف ہو۔ اسی طرح حدیث اگر قرآن مجید کی قطعی دلالت یاسنت متواترہ یا اجماع قطعی کے منافی ہو (تووہ بھی جعلی حدیث ہوگی۔) اگر تضاد کو دور کرنا ممکن ہوتو پھر ایسانہ ہوگا۔ (جعلی احادیث) میں سے بعض الیسی ہوتی ہیں جن کے جھوٹ ہونے کی گواہی تمام راوی تواتر سے دیتے ہیں۔ بعض الیسی ہوتی ہیں جن کے جھوٹ ہونے کی گواہی تمام راوی تواتر سے دیتے ہیں۔ بعض الیسی ہوتی ہیں جن شخص جن میں کوئی ایسا بہت عظیم واقعہ بیان کیا گیا ہوتا ہے جسے کثیر تعداد میں لوگوں کو بیان کرنا چاہیے لیکن اسے صرف ایک ہی شخص مقل کررہا ہوتا ہے۔ بعض الیسی احادیث ہوتی ہیں جن میں جھوٹی سی غلطی پر بہت بڑے عذاب کی وعید سنائی گئی ہوتی ہے یا چھوٹی سی نگلی پر بہت بڑے اجر کا وعدہ کیا گیا ہوتا ہے۔ قصے کہانیاں بیان کرنے والوں کی اکثر احادیث ایسی ہی ہوا کرتی ہیں۔ (تدریب نگلی پر بہت بڑے اجر کا وعدہ کیا گیا ہوتا ہے۔ قصے کہانیاں بیان کرنے والوں کی اکثر احادیث ایسی ہی ہوا کرتی ہیں۔ (تدریب الراوی، موضوع حدیث کی بحث)

امام سیوطی، محدث ابن جوزی کا قول نقل کرتے ہیں۔

إذا رأيت الحديث يباين المعقول أو يخالف المنقول أو يناقض الأصول فاعلم أنه موضوع -

اگر آپ کوئی الیی حدیث دیکھیں جو عقل کے خلاف ہو، یا (قر آن و حدیث کے ) نقل شدہ (احکام) کے خلاف ہویا (دین کے) اصولوں کے متضاد ہو توجان لیجیے کہ یہ موضوع (جعلی) حدیث ہے۔ (تدریب الراوی، موضوع حدیث کی بحث)

اگر ہمیں کوئی ایسی حدیث ملے جو بظاہر علم وعقل کے مسلمہ اصولوں کے خلاف ہو تو پھر اس میں ان تینوں صور توں میں سے ایک ہی ممکن ہے۔

- حدیث کو کسی راوی نے صحیح طور پر بیان ہی نہیں کیا جس کی وجہ سے بات کچھ کی کچھ ہو گئی ہے؛ یا
- کسی راوی نے اس حدیث کو اپنی طرف سے وضع کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا ہے؟ یا
- عقلی بنیاد پر جو مقدمہ قائم کر لیا گیاہے، وہی درست نہیں ہے۔ موجو دہ دور میں یہی صورت زیادہ ترپائی جاتی ہے کیونکہ بہت سے لوگ حدیث کی اچھی طرح چھان بین نہیں کرتے۔ ذرابات سمجھ میں نہ آئی تو کھٹ سے صحیح حدیث کو بھی مستر دکر دیتے ہیں۔ ہیں۔

بعض لوگ عقلی طور پر چند دلائل دے کر حدیث کو مستر دکرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ ایک نہایت ہی نامعقول اور غیر علمی رویہ ہے۔ محض کسی ایک شخص کے کہہ دینے سے کوئی حدیث عقل کے خلاف نہیں ہو جایا کرتی۔ اس کے لئے یہ ضروری ہے کہ تمام انسان عقلی طور پر جس بات کو درست مانتے ہوں، حدیث اس کے خلاف نہ ہو۔ اس کی مثال سوائے چند ایک روایتوں کے پورے ذخیر ہ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

احادیث میں نہیں ملتی۔ صحیح علمی رویہ یہ ہے کہ اسی حدیث کی دیگر روایات کو اکٹھا کر کے ان کا مطالعہ کیا جائے توبات پوری طرح سمجھ میں آ جاتی ہے۔

سوالات اور اسائتمنٹ

اگر کوئی حدیث بظاہر عقل کے خلاف معلوم ہو تواس ضمن میں کیا طرز عمل اختیار کرناچاہیے؟

# باب 4: حدیث کاسیاق وسباق اور موقع محل

حدیث کواپنے سیاق وسباق میں سمجھناضروری ہے۔ بعض او قات رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ایک حکم ایک مخصوص صور تحال میں جاری فرمایا ہو تا ہے۔ اس صور تحال سے عدم واقفیت کے باعث حدیث کو پڑھنے والا اس کا کچھ اور معنی مراد لے لیتا ہے۔ اس صورت حال کے بارے میں خطیب بغدادی لکھتے ہیں:

ان قولين ظاهرهما التعارض ونفي أحدهما لموجب الآخر أن يحمل النفي والإثبات على أنهما في زمانين أو فريقين أو على شخصين أو على صفتين مختلفتين----- فيجب أن يكون المراد بهذا أو نحوه انه آمر للأمة بالصلاة في وقت وغير آمر لها بها في غيره وآمر لها بها إذا كانت متطهرة ونهيها إذا كانت محدثة وآمل لزيد بالحج إذا قدر وغير آمر إذا لم يقدر- فلا بد من حمل ما علم انه تكلم به من التعارض على بعض هذه الوجوه وليس يقع التعارض بين قوليه الأبان يقدر كونه آمر بالشيء وناهيا عنه لمن أمر به على وجه ما امره به وذلك احالة في وصفه-----

حضور کے دوار شادات میں بظاہر ایباتعارض پایاجا سکتا ہے کہ آپ نے کسی کوایک کام سے منع فرمایا اور دوسرے کواسی کام کا حکم دیا۔

اس کی وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ دونوں کا زمانہ، شخصیت یا صورت حال ایک دوسرے سے مختلف ہو۔۔۔۔ اس قسم کی مثالوں میں ایسا ممکن ہے کہ آپ نے ایک شخص کو نماز کے وقت نماز کا حکم دیا ہو اور دوسرے شخص کو ممنوعہ او قات میں نماز پڑھنے سے روکا ہو۔ یا پہلے شخص کو پاکیزگی کی حالت میں ایباکر نے سے روکا ہو۔ اسی طرح آپ نہیا شخص کو پاکیزگی کی حالت میں ایباکر نے سے روکا ہو۔ اسی طرح آپ نے مثلاً زید کو جج کا حکم اس وجہ سے دیا ہو کہ وہ جج کرنے کی استطاعت رکھتا ہو جبکہ دوسرے شخص کو اس وجہ سے اس کا حکم نہ دیا ہو کہ وہ جج کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔ اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ صورت حال کی وضاحت کے بعد آپ کے دوار شادات میں کوئی تعارض باقی رہتا ہی نہیں ہے۔ آپ نے ایک کام کا حکم ایک صورت حال میں دیا اور اسی کام سے دوسری صور شحال میں منع فرما دیا۔

(الکفائم باب باب 141)

سیاق وسباق کو متعین کرنے کاطریق کار بیہ ہے کہ اس موضوع سے متعلق تمام احادیث کواکٹھا کرکے دیکھا جائے۔ایک حدیث میں جو

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

واقعہ اجمالی طور پر بیان ہو تاہے، اس کی تفصیل دوسرے طرق میں مل جاتی ہے۔ اس طریقے سے حدیث کا موقع و محل اور سیاق وسباق سمجھ میں آ جاتا ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

- حدیث کو سمجھنے کے لئے اس کے سیاق وسباق کی کیا اہمیت ہے؟
- احادیث کوسیاق وسباق سے کاٹ کر سمجھنے کے کیا نتائج ہوسکتے ہیں؟
  - احادیث کے سیاق وسباق کا علم کس طرح ہوتا ہے؟

# باب 5: حدیث کو تمام متعلقہ آیات واحادیث کے ساتھ ملاکر سمجھنے کی اہمیت

بعض او قات ایباہو تاہے کہ راویوں نے حدیث کا صرف ایک حصہ بیان کیاہو تاہے جس کی وجہ سے اس حدیث کا صحیح مفہوم سمجھ میں نہیں آتا اور طالب علم اس معاملے میں غلطی کر بیٹھتا ہے۔ اگر اس حدیث سے متعلق دیگر احادیث کو اکٹھا کیا جائے اور ان سب کو قر آن مجید کی متعلقہ آیات کے ساتھ ملا کر سمجھنے کی کوشش کی جائے تو طالب علم بالکل درست نتیجے پر پہنچ جاتا ہے۔

حدیث کے معاملے میں ایسی مثالیں بہت سی ہیں جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے کسی خاص معاملے میں کوئی حکم دیا۔
راوی نے اس معاملے کو توبیان نہیں کیا مگر وہ حکم بیان کر دیا کیو نکہ اس راوی کے سامنے جولوگ بیٹے تھے، وہ اس معاملے سے واقف تھے۔ بعد کی صدیوں میں کسی شخص نے اس حکم کو، جو صرف اسی معاملے کے ساتھ خاص تھا، قیامت تک کے لئے عام کر دیا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ حدیث کے تمام طرق اکٹھے کرنے چا ہیں تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ کوئی حکم کسی خاص صور تحال کے لئے ہے یا قیامت کے لئے ہر مسلمان پر اس کی پیروی ضروری ہے۔

#### سوالات اور اسائنمنٹ

حدیث کواس موضوع سے متعلق تمام آیات واحادیث کے ساتھ ملاکر سمجھنے کی اہمیت بیان کیجیے۔

# باب 6: موضوع حدیث کی پہچان

ابن القیم سے سوال کیا گیا کہ کیا موضوع حدیث کو اس کی سند کی چھان بین کے بغیر پہچانا جا سکتا ہے؟ انہوں نے اس سوال کا جو اب اثبات میں دیتے ہوئے "المنار المنیف فی الصیح و الضعیف" تصنیف کی۔ اس کتاب میں انہوں نے تفصیل سے موضوع احادیث کی علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

خصوصیات کوبیان کیاہے۔ یہاں ہم ان کی بیان کر دہ خصوصیات کاخلاصہ پیش کررہے ہیں۔

## حدیث میں نامعقول سی بات بیان کی گئی ہو

حدیث میں ایسی نامعقول بات کہی گئی ہو جس کی مثال کسی صحیح حدیث میں نہ ملتی ہو۔ ایسی موضوع احادیث بکثرت ہیں۔ ان کی مثال میہ ہے:

جس نے لا الہ الا اللہ کہا۔ تو اللہ اس کلمے سے ایک پر ندہ پیدا کرے گا جس کی ستر ہز ارزبانیں ہوں گی۔ ہر زبان پر ستر ہز اربولیاں جاری ہوں گ جس میں اس کے لئے دعائے مغفرت کی جارہی ہو گی۔ یا جس نے فلاں عمل کیا، اسے جنت میں ستر ہز ارشہر دیے جائیں گے۔ ہر شہر میں ستر ہز ار محل ہوں گے اور ہر محل میں ستر ہز ار حوریں اس کی منتظر ہوں گی۔

اگر کسی جعلی حدیث میں ایسی بات کہی گئی ہو تواس کے وضع کرنے والا یا تو کوئی احمق ترین شخص ہو گا یا پھر وہ اسلام دشمن ہو گا جورسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم کی شان میں کمی کے لئے آپ کی طرف ایساکلام منسوب کررہاہو گا۔

## حدیث میں حسی مشاہدے کے خلاف بات کہی گئی ہو

اس کی مثال سے حدیث ہے،" بینگن میں ہر بیماری سے شفا ہے۔" بیہ بات خلاف حقیقت ہے اور کسی احمق قسم کے حکیم (یا شاید بینگن کے کسی تاجر) نے اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے منسوب کر دیا ہے۔ اسی طرح یہ حدیث بھی ہے کہ "جب کسی شخص کو بات کرتے وقت چھینک آ جائے تو وہ سچا ہوگا۔" اگر چہ بعض حضرات نے اس کی سند کو درست کہا ہے لیکن مشاہدے سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ گھڑی ہوئی حدیث ہے۔

اسی طرح ایک حدیث ہے کہ "دال کھایا کرو۔ یہ دل کو نرم کرتی ہے۔ ستر انبیاء نے اسے پاکیزہ قرار دیا ہے۔ "عبداللہ بن مبارک سے اس حدیث کے بارے میں کہا گیا، "یہ حدیث آپ کی طرف سے روایت کی جاتی ہے۔ "وہ فرمانے لگے، "کیا! کیا مجھ سے بھی اس حدیث کولوگ روایت کررہے ہیں؟"

## حدیث میں بیہو دہ سی بات بیان کی گئی ہو

مثال کے طور پر بیہ حدیث کہ "چاول اگر انسان ہو تا تو بڑا ہی بر دبار ہو تا۔ جو اسے کھا تا ہے سیر ہو جا تا ہے۔" الیی بیہو دہ باتیں تو عام معقول لوگ بھی نہیں کرتے کجاسید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم الی بات کرتے۔

اسی طرح یہ حدیث ہے کہ "بادام دواہے اور پنیر بیاری ہے۔ جب بیہ دونوں پیٹ میں جاتے ہیں تو شفا بن جاتے ہیں۔" اللہ اس حدیث کوایجاد کرکے اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منسوب کرنے والے پر لعنت فرمائے۔

اسی طرح یہ حدیث کہ "انگور کوروٹی کے ساتھ کھایا کرو۔" یا"مرغ کوبرا بھلانہ کہا کرو۔اگر انسان کومعلوم ہوتا کہ اس کی آواز میں

علوم اسلاميه پروگرام \_\_\_علوم الحديث

کیاہے تواس کے پراور گوشت دونوں خرید تا۔" یا"جس نے سفید مرغ پالا، شیطان اور جادواس کے قریب نہ پھٹکیں گے۔" حدیث میں ظلم یابرائی کی تلقین کی گئی ہو

الیی ہر حدیث جس میں دین سے تضاد پایا جاتا ہو، جس میں فساد، ظلم، بے کار باتوں کی دعوت دی گئی ہویاحق کی برائی یا باطل کی تعریف کی گئی ہو،اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم بری ہیں۔

اس میں وہ احادیث شامل ہیں جن میں محمہ یا احمد نام رکھنے والے کو اس کے اعمال سے قطع نظر جہنم سے نجات کی بشارت دی گئی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دین سے ہمیں معلوم ہے کہ نجات کا تعلق ایمان اور عمل سے ہے نہ کے نام سے۔ اس میں وہ احادیث بھی شامل ہیں جن میں کسی چھوٹی سی نیکی پر جہنم سے نجات کی خبر دی گئی ہو۔

## حدیث میں کوئی حکم دیا گیاہواور تمام صحابہ کرام کا عمل اس کے خلاف ہو

رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے کوئی ایسا تھم دیا ہوجس پر عمل کرنا تمام صحابہ کے لئے لازم ہو۔ اس کے بعدیہ ممکن نہیں ہے کہ ان
سب کے سب نے اس تھم کو چھپالیا ہو اور اس پر عمل نہ کیا ہو۔ ایسی احادیث جھوٹ کی بدترین شکل ہو اکرتی ہیں کیونکہ صحابہ کرام رضی
الله عنہم سب کے سب عادل تھے۔ اس کی مثال وہ حدیث ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے ججۃ الوداع سے واپسی پر تمام صحابہ
کو اکٹھا کر کے سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے متعلق فرمایا، "یہ میر ابھائی ہے اور میں ان کے بارے میں وصیت کر رہا ہوں۔ میرے بعد یہی
فایفہ ہوگا۔ اس کی بات سننا اور اس کی اطاعت کرنا۔ " اسی طرح وہ حدیث کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے لئے سورج کو پلٹا دیا گیا تھا۔
(ظاہر ہے کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے حق میں وصیت کرنا تھی تو اس کا بہترین موقع ججۃ الوداع
تھا۔) اسی طرح سورج اگر پلٹا ہو تا تو یہ ایسا واقعہ تھا کہ جس کی خبر ہر ہر شخص کو دینا چاہیے تھی مگر سوائے سیدہ اساء بنت عمیس رضی اللہ

## حدیث میں کوئی باطل بات کھی گئی ہو

عنہاکے اور کسی کواس واقعے کاعلم نہیں ہے۔

اس کی مثال سے حدیث ہے کہ" آسان پر جو کہکشاں دکھائی دیتی ہے وہ عرش کے بنچے موجو دایک سانپ کی پھنکار سے بنتی ہے۔" یا"جب اللّٰہ تعالیٰ ناراض ہو تاہے تووحی کوفارسی زبان میں نازل کر دیتاہے اور جب خوش ہو تاہے تو عربی میں وحی نازل کر تاہے۔"

## حدیث کلام انبیاءکے مشابہ نہ ہو

اس کی مثال میہ حدیث ہے کہ "تین چیزوں کو دیکھنے سے بینائی میں اضافہ ہو تا ہے۔ سبزہ، بہتا پانی اور خوبصورت چہرہ۔" ایسی احادیث بعض اسلام دشمنوں کی ایجاد ہیں۔ علوم اسلاميه پروگرام\_\_\_علوم الحديث www.islamic-studies.info

## کسی متعین تاریخ یامہینے کے بارے میں کوئی عجیب وغریب بات بیان کی گئی ہو

اس کی مثال بیہ ہے کہ "اگر چاند کو محرم میں گر ہن لگے تو قیمتیں بڑھیں گی، جنگ ہو گی اور سلطنت پر قبضہ ہو گا۔اگر صفر میں لگے توالیا ایسا ہو گاوغیر ہ وغیر ہ ۔" اس ضمن میں بیان کی جانے والی تمام احادیث حجموٹ ہیں۔ (غالباً بیہ کسی نجو می ٹائپ شخص کی ایجاد کر دہ ہوں گی۔)

#### حدیث اطباء کے کلام سے مشابہ ہو

جیسے "ہریسہ سے کمر مضبوط ہوتی ہے۔" یا"مجھلی کھانے سے جسم کمزور ہوتا ہے۔" یا"نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم سے کسی شخص نے کم اولا د ہونے کی شکایت کی تو آپ نے اسے انڈے اور پیاز کھانے کامشورہ دیا۔" یا بیہ حدیث کہ "مومن میٹھا ہوتا ہے اور حلوہ پیند کرتا ہے۔"

(اس ضمن میں زیادہ تر احادیث وہ ہوتی ہیں جو لو گول نے اپنی پراڈ کٹس کی سیل بڑھانے کے لئے ایجاد کیں۔ ہمارے آج کل کے بہت سے حکیم اپنے نسخوں کو طب نبوی بتاکر ان کی مار کیٹنگ کرتے پھرتے ہیں۔)

## حدیث میں عقل کی تخلیق سے متعلق عجیب وغریب بات ہو

اس کی مثال میہ حدیث ہے کہ "جب اللہ نے عقل کو پیدا کیا تواسے آگے بڑھنے کا حکم دیا۔ وہ آگے آئی تواسے پیچھے جانے کا حکم دیا۔ جب وہ پیچھے چلی گئی تو فرمایا، "میرے نزدیک تم سے زیادہ کوئی چیز قابل عزت نہیں ہے۔" اسی طرح "ہر چیز کی کان ہوتی ہے اور تقوی کی کان عارفین کے دل ہیں۔"

### سيدنا خضرعليه السلام سيمتعلق احاديث

سیر نا خضر علیہ الصلوۃ والسلام اور ان کی طویل عمر سے متعلق تمام کی تمام احادیث جعلی ہیں۔ ان میں سے ایک بھی درست نہیں ہے۔ مثال کے طور پر "رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے مسجد میں خضر علیہ السلام سے ملا قات فرمائی۔" یا" خضر اور الیاس علیہاالسلام ہر سال ملا قات کرتے ہیں۔" یا"عرفہ کے دن جبریل، میکائیل اور خضر اکتھے ہوتے ہیں۔"

(صوفیاء کے ایک طبقے کوسید ناخصرعلیہ الصلوۃ والسلام سے بہت دلچیپی رہی ہے۔ انہوں نے یہ احادیث ایجاد کر کے پہلے توانہیں ہمیشہ کی عمر عطاکی اور اس کے بعد ان سے ملا قات کرنے کے لئے عجیب وغریب چلے اور ریاضتیں ایجاد کیں۔ان سب ہتھکنڈوں کا مقصد لوگوں کو اپنانفسیاتی غلام بنانا تھا۔ ان ڈرامے بازیوں کی تفصیل کے لئے میری کتاب "مسلم دنیامیں ذہنی وجسمانی غلامی" دیکھیے۔)

## حدیث میں واضح شواہد کے خلاف کوئی بات ہو

اس کی مثال عوج بن عنق کے بارے میں حدیث ہے جو کہ قدیم دور کا ایک شخص تھا۔ روایتوں میں آتا ہے کہ وہ تین ہز ار گزلمباتھااور

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث

ہاتھ بڑھا کر سورج کی گرمی سے گوشت بھون لیا کر تا تھا۔ شاید گھڑنے والوں کا خیال ہو گا کہ سورج تین چار ہز ار گز کے فاصلے پر ہے۔ اسی طرح ایک اور حدیث ہے کہ "زمین ایک چٹان پر کھڑی ہے، یہ چٹان ایک بیل کے سینگ پر قائم ہے۔ جب یہ بیل سر ہلا تا ہے تو زلزلہ آتا ہے۔"

### حدیث قر آن کے صریحاخلاف ہو

اس کی مثال وہ حدیث ہے جس میں دنیا کی عمر بتائی گئی ہے، "دنیا کی عمر ستر ہز اربر س ہے اور ہم آخری برس میں ہیں۔" قر آن مجید سے واضح ہے کہ قیامت کاعلم کسی کو نہیں دیا گیا۔

## حدیث میں مخصوص ایام کی خاص نمازوں کا ذکر ہو

بعض لو گوں نے مخصوص ایام جیسے جنگ احد کے دن، اتوار کی رات، پیر کے دن غرض ہر موقع کے لئے ایک مخصوص نماز سے متعلق حدیث وضع کر دی۔ اسی طرح رجب کے پہلے جمعے کی خاص نماز سے متعلق حدیث ہے۔ یہی معاملہ شعبان کی پندر ہر ویں رات (شب برات) کے خاص نوافل کا ہے۔

## حدیث میں گھٹیاز بان استعمال کی گئی ہو

حدیث کے الفاظ کا گھٹیا اور بازاری پن بیہ ظاہر کر دیتاہے کہ بیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے الفاظ نہیں ہوسکتے۔ جیسے بیہ حدیث کہ "چار، چار سے سیر نہیں ہوتے: عورت مر دسے، زمین بارش سے، آنکھ دیکھنے سے اور کان سننے سے۔"

## حدیث میں کسی خاص گروہ کی برائی بیان کی گئی ہو

اس کی مثال وہ احادیث ہیں جن میں اہل سوڈان کی برائی بیان کی گئے ہے۔ اسی طرح تر کوں، مخنثوں اور غلاموں کی برائی سے متعلق تمام احادیث جعلی ہیں۔

## حدیث میں معروف تاریخی حقائق کے خلاف بات بیان کی گئی ہو

اس کی مثال وہ معاہدہ ہے جو خیبر کے یہودیوں نے اس دعوے کے ساتھ پیش کیا کہ یہ معاہدہ ہم سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے کیا تھا۔ غور کرنے پر معلوم ہوا کہ یہ معاہدہ جعلی تھا کیونکہ اس پر سیدناسعد بن معاذر ضی اللہ عنہ کے دستخط بطور گواہ موجو د تھے جو جنگ خیبر سے دوسال پہلے جنگ خندق میں شہید ہو چکے تھے۔ اس معاہدے میں یہ کھا ہوا تھا کہ اسے تحریر کرنے والے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ ہیں جو جنگ خیبر کے ایک سال بعد ایمان لائے۔

## حدیث میں خاص سور توں کی تلاوت کے فضائل بیان کئے گئے ہوں

خاص خاص سور توں کے فضائل سے متعلق احادیث بھی موضوع ہوا کرتی ہیں۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ ایک دور میں بعض حضرات جیسے

علوم اسلامیه پروگرام\_\_\_علوم الحدیث www.islamic-studies.info

نوح بن ابراہیم نے یہ حدیثیں لو گول کو قر آن کی طرف راغب کرنے کے لئے گھڑی تھیں اور بعد میں اس کااعتراف بھی کرلیا تھا۔ حدیث میں مخصوص صحابہ اور علاء کے فضائل بیان کئے گئے ہوں

اہل سنت کے بہت سے جاہل افراد نے سیر ناابو بکر، عمر، عثان اور معاویہ رضی اللہ عنہم کے فضائل سے متعلق احادیث گھڑ کر پھیلائی بیں۔ انہوں نے یہ معاملہ اہل تشیع کے ان افراد کے جواب میں کیا جو سیر ناعلی اور اہل بیت رضی اللہ عنہم کے فضائل میں احادیث گھڑا کرتے تھے۔ اسی طرح انہوں نے سیر نامعاویہ اور عمرو بن عاص رضی اللہ عنہما کی مذمت میں احادیث ایجاد کیں۔ امام ابوحنیفہ اور شافعی رحمۃ اللہ علیہا کے فضائل میں ان کے مقلدین نے احادیث وضع کیں۔ بعض لوگوں نے بنو امیہ کی مذمت اور بنو عباس کے بادشاہوں کی تحریف میں احادیث ایجاد کیں۔ بعض احادیث میں تو بنو عباس کے بیج بیچ کو جہنم سے مشتنی قرار دے دیا گیا۔ اسی طرح بغداد، دجلہ، بھرہ، کو فہ، مرو، قزوین، عسقلان، اسکندریہ، نصیبن اور انطاکیہ کے رہنے والوں نے بھی اپنے اپنے شہر کی فضیلت میں حدیثیں ایجاد کیں۔ ایسی تمام احادیث جعلی ہیں۔

سوالات اور اسائتمنٹ

موضوع احادیث کی علامات بیان تیجیے۔

والحمد لله رب العالمين والصلوة السلام على رسوله محمد وآله وصحبه أجمعين.

علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث <u>www.islamic-studies.info</u>

# مصادر اور مر اجع

- القرآن الكريم.
- تاريخ بغداد للخطيب البغدادي . نشر دار الكتاب العربي . بيروت .
- تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للسيوطي ، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف . الطبعة الثانية سنة 1385هـ
  - التقريب للنووي مع شرحه التدريب ، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف . الطبعة الثانية سنة 1385ه .
    - الرسالة للشافعي ، تحقيق أحمد محمد شاكر .
- الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المشرفة للكتاني . تحقيق الشيخ محمد المنتصر الكتابي . نشر دار الفكر.
  - سنن الترمذي مع شرحه تحفة الأحوذي. الطبعة المصرية. نشر محمد عبدالمحسن الكتبي.
    - سنن أبي داود . طبع الهند على الحجر .
  - سنن ابن ماجه ترتيب وتحقق محمد فؤاد عبدالباقي . طبع عيسي البابي الحلبي وشركاه سنة 1372ه .
    - سنن الدارقطني ، تصحيح وتحقيق ونشر السيد عبدالله هاشم اليماني المدني .
      - شرح ألفية العراقي له ـ طبع المغرب .
- صحيح البخاري مع شرحه فتح الباري. تحقيق الشيخ عبدالعزيز بن باز. المطبعة السلفية بالقاهرة سنة 1380هـ
  - صحيح البخاري المتن فقط . طبعة بولاق سنة 1296ه .
  - صحيح مسلم مع شرح النووي . الطبعة الأولى . المطبعة المصرية بالأزهر سنة 1347ه .
- علوم الحديث لابن الصلاح. تحقيق الدكتور نور الدين عنتر. نشر المكتبة العلمية بالمدينة المنورة سنة 1386هـ
- فتح المغيث شرح ألفية الحديث للسخاوي. تحقيق عبدالرحمن محمد عثمان ، نشر المكتبة السلفية بالمدينة المنورة
  - القاموس المحيط للفيروز آبادي. طبع المطبعة الميمنية بمصر.
  - الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي . طبع دائرة المعارف العثمانية بالهند سنة 1357هـ.
    - المتفق والمفترق للخطيب البغدادي. مخطوط.
    - المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري. نشر مكتبة النصر الحديثة بالرياض.

Page 256 of 260

www.islamic-studies.info علوم اسلامیه پروگرام \_\_\_ علوم الحدیث

• معرفة علوم الحديث للحاكم النيسابوري. نشر الدكتور السيد معظم حسين طبع دائرة المعارف العثمانية.

- معالم السن للخطابي . تحقيق أحمد محمد شاكر ومحمد حامد الفقي . مطبعة أنصار السنة المحمدية سنة 1367هـ.
  - ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي. تحقيق على محمد البجاوي. طبع عيسى البابي الحلبي سنة 1382ه.
    - موطأ مالك تصحيح وتعليق محمد فؤاد عبدالباقي . طبع عيسي البابي الحلبي وشركاه سنة 1370ه .
      - نزهة النظر شرح نخبة الفكر للحافظ ابن حجر . نشر المكتبة العلمية بالمدنية المنورة.
      - نخبة الفكر مع شرحها نزهة النظر للحافظ ابن حجر. نشر المكتبة العملية بالمدينة المدينة المنورة

## مصنف کی دیگر تحریروں کے لئے وزٹ تیجیے: www.mubashirnazir.org

## اس سیریز کے دیگریروگرامز جو مختلف تدریجی کورسزیر مشتمل ہیں:

- قرآنی عربی پروگرام
- علوم القرآن پروگرام
- علوم اگدیث پروگرام
- تقابلی مطالعه پروگرام
- دعوة اسٹریزیرو گرام
  - مطالعه فقه پروگرام
- مطالعه سيرت پروگرام
- مطالعه تاریخ پروگرام

تفصیلات کے لیے دیکھیے: www.islamic-studies.info

www.islamic-studies.info علوم اسلاميه پروگرام ـ ـ ـ علوم الحديث

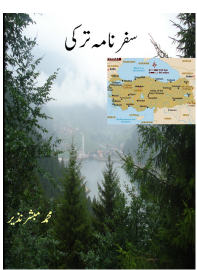


Personality Development Program



Muhammad Mubashir Nazir





## مالوسی سے نجات کیسے؟



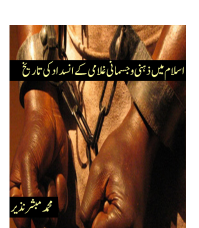
محر مبشر نذير

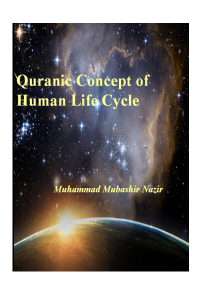


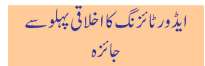


<u>www.islamic-studies.info</u>

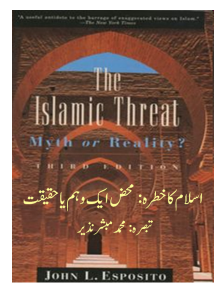


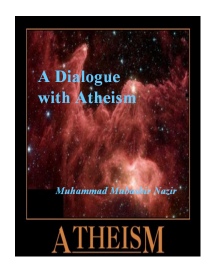


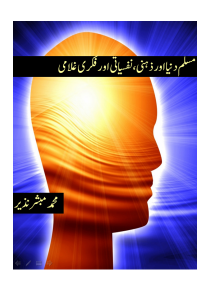


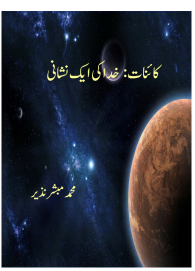




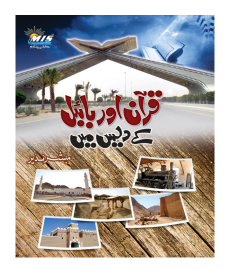


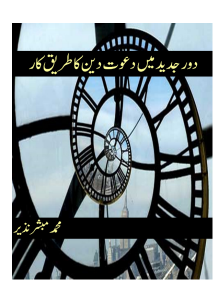


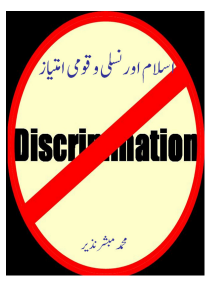












## **Empirical Evidence of God's Accountability**

Muhammad Mubashir Nazir



